PERAN SEKARMADJI MARIDJAN KARTOSUWIRJO DALAM
MENDIRIKAN NEGARA ISLAM INDONESIA (1949-1962)

SKRIPSI

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat Mempe}bie
Gelar Serjana dalam Program Strata Satu ( S-1) = \ S
Pada Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI) \M._/

PERPUSTAKAAN
IAIN  SUMAM AMPBL SURABAYA

No. KLAS
K

Mo. REG j.'zo/?//sk//o D <
A-26/3 | ASAL BUKY 1 ’

s PR o :

Oleh:

WIWIK SETYANINGSIH
NIM: AS5. 22. 09. 010

Pembimbing:

Drs. Nur Rokhim, M. Fil. 1.
NiP:;196003071990031001

JURUSAN SEJARAH DAN KEBUDAYAAN ISLAM
FAKULTAS ADAB
INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI SUNAN AMPEL
SURABAYA
2013



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertandatangan di bawah ini saya:

Nama : Wiwik Setyaningsih

NIM : A52209010

Jurusan : Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI)
Fakultas : Adab IAIN Sunan Ampel Surabaya

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa SKRIPSI ini secara keseluruhan adalah
hasil penelitian atau karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk
sumbernya. Jika ternyata dikemudian hari skripsi ini terbukti bukan hasil karya saya
sendiri, saya bersedia mendapatkan sanksi berupa pembatalan gelar sarjana yang saya

peroleh.

Surabaya, 09 Juli 2013

Saya yang menyatakan,

Wiwik Setyaningsih

NIM: A52209010



PERSETUJUAN PEMBIMBING

Skripsi yang ditulis oleh Wiwik Setyaningsih ( NIM : A52209010 )

ini telah diperiksa dan disetujui untuk diujikan.

Surabaya, 09 Juli 2013

Pembimbing

Drs. Nur/Rokhim, M. Fil. I.
NIP: 196003071990031001



PENGESAHAN TIM PENGUJI

Skripsi ini telah diuji oleh Tim Penguji dan dinyatakan Lulus

pada tanggal 30 Juli 2013

Ketua/ Pembimbing : Drs. H. Nur Rokhim, M.Fil.l

Penguji | : Dr. H. Achmad Zuhdi DH, M.Fil.l (

Penguji 11 : Muzaiyana, M.Fil.l

Sekretaris - Himmatul Khoiroh, M.Pd (@w ....... )

Mengetahui,

Dekan Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel
Surabaya

Dr. Ieharisudin, M.Ag
NIP. 196807171993031007




ABSTRAK

WIWIK SETYANINGSIH, 2013: Skripsi yang berjudul “Peran S. M. Kartosuwirjo
Dalam Mendirikan Negara Islam Indonesia (1949-1962).” Jurusan Sejarah dan
Kebudayaan Islam Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel Surabaya, 2013

S.M. Kartosuwirjo adalah imam yang memimpin gerakan Darul Islam selama
bertahun-tahun. Perjuangannya didasari keinginan untuk membentuk Indonesia
menjadi Negara Islam, bukan Negara sekuler. Penelitian ini difokuskan pada biografi
S. M. kartosuwirjo, konsep negara Islam menurut S. M. Kartosuwirjo, peran S.M.
Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia.

Pada skripsi ini menggunakan pendekatan Sosiologi dan menggunakan
metode sejarah. Metode sejarah adalah proses menguji dan menganalisa secara kritis
rekaman dan peninggalan masa lampau berdasarkan rekontruksi sejarah. Metode
sejarah yang pertama adalah Heuristik. Yakni dimulai dari mencari sumber primer
ataupun sekunder. Yang kedua setelah sumber ditemukan, kemudian melakukan
kritik terhadap sumber yang didapat untuk mendapatkan keabsahan sumber. Yang
ketiga interpretasi atau penafsiran terhadap sumber atau data sejarah yang disebut
dengan analisis sejarah. Historiografi merupakan tahap terakhir dalam metode sejarah
yakni usaha untuk merekonstruksi kejadian masa lampau dengan memaparkan secara
sistematis, terperinci, dan komunikatif. Teori yang digunakan dalam penelitian ini
adalah teori peranan. Teori peran adalah sebuah sudut pandang dalam sosiologi dan
psikologi sosial, yang menganggap sebagian besar aktivitas harian diperankan oleh
kategori-kategori yang ditetapkan secara sosial dalam hal ini ‘adalah ‘peran
Kartosuwirjo.

Berdasarkan hasil penelitian ini dapat diperoleh beberapa kesimpulan.
Pertama, pendiri Negara Islam Indonesia adalah Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo
yang dilahirkan di Cepu pada tanggal 07 Januari 1905. Kedua, konsep Negara Islam
yang didirikan Kartosuwirjo mengikuti konsep Negara Islam pertama yang didirikan
oleh Nabi Muhammad. Ketiga, Kertosuwirjo memproklamasikan pada 7 Agustus
1949 di Tasikmalaya.

Kata kunci: Kartosuwirjo, NII, Darul Islam

vii



ABSTRAK

SETYANINGSIH, WIWIK . 2013. The Role of S. M. Kartosuwirjo In
Establishing the Islamic State of Indonesia (I 949-1962). Undergraduate Thesis,
Departement of Islamic History and Culture, Faculty of Letters, State Institute for
[slamic Studies Sunan Ampel Surabaya. Supervisor: Drs. Nur Rokhim, M. Fil. 1.

S. M. Kartosuwirjo was a Leader of Darul Islam movement for many years.
His Struggle based on the his desire to turn Indonesia into an Islamic state, not a
secular State. This research focuses on biography of S. M. Kartosuwirjo, the concept
of an Islamic state according to S. M. Kartosuwirjo, S. M. Kartosuwirjo’s role in
establishing an Islamic state in Indonesia.

This research uses sociological and biographical approach with historical
method. The first method is Heuristic. It is starting from collecting the primary or
secondary sources. The second, after the sources are found, the next step is Criticism
to get the validity of the sources. The third is interpretation of the sources or historical
analyzing. Historiography is the last step in the historical method. It attempts to
reconstruct the history of past events by describing systematically, detail, and
communicative. The theory used in this research is Role Theory. Role theory is a
perspective in sociology and social psychology that considers most of the daily
activities roled by, the categories defined socially, in this case is Kartosuwirjo’s role.

Based on the results of this study can be obtained three conclusions. First, the
founder of the Islamic State of Indonesia is Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo who
was boen in Cepu born on January 7, 1905. Second, the concept of the Islamic state
that was established by Kartisuwirjo followed the concept of the Islamic State by the
Prophet Muhammad. Third, Kertosuwirjo proclaimed Islamic State of Indonesia on
August 7, 1949 in Tasikmalaya.

Key word: Kartosuwirjo, NII, dan Darul Islam

viii



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL .uvcrvevecrsessssseseeserssssssssasssssssssssssssssssasasssssssssssssssasssnsasnsssssssssscscss i
PERNYATAAN KEASLIAN ............ . ii
PERSETUJUAN PEMBIMBING besssssuassassssasssaseases iii
PENGESAHAN TIM PENGUJI ...coviiernisctnsennesanesasacsens iv
MOTTO cuveererernrenssssssisssassassssesssassasassssasasssssssesssassasassssnes v
PERSEMBAHAN . - veee Vi
ABSTRAK ........ vii
KATA PENGANTAR ” ix
DAFTAR ISI x
BAB I: PENDAHULUAN 1
A. Latar Belakang Masalah ...t 1
B. Rum.usan MASAIAN ..veeeeveecreeeviraebeerseseerssrsae b sae e s e b e s b st s 5
C. Tujuan PEnEtian ......ccoerevniesimimmmsiimmssienssssinsss s 6
D. Kegunaan Penelitian .........ooeeccimeiiininmnccsisimisisnme s 6

Xi



E. Pendekatan dan Kerangka Teoretik .........ooovevrernencnnnciiiniiinnnien, 7

F. Penelitian Terdahulu ........cccocvvvereemniniiniinininisnnis st 8
G. Metode Penelitian .......cceerieirreerieeiieeiiinirinreesiesnirssressiessnnee e sssssnesnaes 9
H. Sistematika Bahasan ........ccccoceveveermininineiineniieisnnressnessnennessneses 13
BAB II: BIOGRAFI S. M. KARTOSUWIRJO ...cienivinrieranssansrasscnsscssasssssssanes 16
A. Biografi S. M. KartoSUWIirJo .....cccieveeeriniinnenncnniinsncncceens 16
B. Latar Belakang Pendidikan S. M. Kartosuwinjo ..., 19
C. Basis Politik S. M. KartoSUWIIJO .....cc..coverueirininenieenuninneoeesisssesseenasinnes 22

BAB III: KONSEP NEGARA ISLAM MENURUT S. M.

KARTOSUWIRIG .. cicvcemresnesivscporiss s qeienns sy orpps iy spbhasidne nasasssgeasta dods ok andddaaqodases 38
A. Asal Mula Negara Islam dan Perkembangannya ..........c.cocoevevevinnecnnnnnn 38
B. Dasar Negara dan Sistem Pemerintahan ..., 44
C. Konstitusi Negara ISIam ... 49
1. Konstitusi Negara Madinah .........cooveiemenceennnniienes 49
2. Konstitusi Negara [slam Menurut Al
MWL .oocvoriseienriseniaees st 56

xii



3. Konstitusi Negara Islam S. M. Kartosuwirjo ........cocoevveniniiniennnnes 67

BAB IV: PERAN S. M. KARTOSUWIRJO DALAM MENDIRIKAN NEGARA

ISLAM INDONESIA 70

A. Perjuangan S. M. Kartosuwirjo dalam Mempertahankan Kemerdekaan

IEIAOMIESIA ovevvveeeeeeeseeeeeseeseseessesenssesssssnnnnssssssssssssssnsenssessasssssissessnsaasssasessanes 70

B. Perjuangan S. M. Kartosuwirjo dalam Mendirikan Negara [slam

Ve (01 T=rc) - VPO PO SOOI PSRN P PP RPRIY 79
C. Akhir Perjuangan S. M. KartoSuwirjo ........cocecveieiinmnnininininniininnne 94
BAB V: PENUTUP. 103
A, KESTMPUIAN .ooveieiiiiiiiiiiiei et 103
B SAIAMN ooooveeieeeeeee et eve v e e eree e s et s e et r e e s 106
DAFTAR PUSTAKA
LAMPIRAN

xiii



BAB I
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Darul Islam (bahasa Arab dar al Islam) secara harfiyah berarti “rumah”
atau “keluarga” Islam, yaitu “dunia atau wilayah Islam.” Adapun yang dimaksud
adalah negara atau pemerintahan yang menerapkan hukum Islam sebagai hukum
pemerintahan. Warga negara atau orang-orang yang tinggal di wilayah
kekuasaannya yang tidak beragama Islam harus tunduk kepada hukum yang
berlaku, dan mereka mendapat perlindungan. Pemerintahan yang pertama kali
menerapkan hukum Islam menjadi hukum negara adalah pemerintahan Islam
jaman Nabi Muhammad SAW.' Lawannya adalah Darul Harb, “wilayah perang,
dunia kaum kafir’, yang berangsur-angsur akan dimasukkan ke dalam dar al
ISine Di- [ndoresia Katarkata Daral Islam digunakanountuk menyatakan-gerakan-
gerakan sesudah 1945 yang berusaha dengan kekerasan untuk merealisasikan cita-
cita Negara Islam Indonesia.l Darul Islam mengartikan gerakannya sebagai satu-

satunya gerakan yang menyeru kepada yang ma 'ruf dan mencegah yang munkar.’

Darul Islam (DI) yang diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia menjadi
“Negara Islam Indonesia” (NII) dan bisa disebut juga dengan “N sebelas”, adalah

kelompok orang-orang yang ingin membentuk sebuah negara yang berdasarkan

! E. Nugroho, Ensiklopedi Nasional Indonesia, (Jakarta: PT Cipta Adi Pustaka, 1988),

236.
% C. Van Dijk, Darul Islam (Sebuah Pemberontakan), (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti,

1995), 1.
3 Al-Chaidar, Wacana Ideologi Negara Islam (Studi Harakah Darul Islam dan Moro

National Liberation Front), (Jakarta: Darul Falah, 1998), 76.



Islam.® Berbicara tentang Darul Islam maka tidak akan lepas dari sosok S.M.
Kartosuwirjo. la adalah imam yang memimpin gerakan Darul Islam selama
bertahun-tahun. Perjuangannya didasari keinginan untuk membentuk Indonesia
menjadi Negara Islam, bukan Negara sekuler. Oleh karena itu ia banyak
bertentangan dengan tokoh-tokoh nasionalis seperti Soekarno. Padahal Soekarno
dan Kartosuwirjo merupakan murid dari H.0.S Tjokroaminoto yang pernah

mondok di rumahnya.

Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo lahir di cepu, jawa tengah pada 07
Februari 1905, dari kalangan keluarga priyayi Jawa. Ayahnya seorang mantri
candu, pegawai perantara dalam jaringan distribusi candu siap pakai yang
dikontrol dan diusahakan pemerintah Belanda. Nama Kartosuwirjo sejatinya nama
sang ayah. la sendiri bernama Sekarmadji Maridjan. Nama Sekarmadji mengacu
dari nama Samiadji, nama lain dari Puntadewa atau Yudistira, putra tertua
Pandawa. Sedangkan nama Maridjan berasal” dari #i'Pojund yang ‘bersrtio *naik
terus”. Dengan bekerja pada pemerintah Belanda sebagai mantri candu, maka
orangtua Kartosuwirjo dapat disebut cukup mampu secara finansial, dan dengan
demikian kehidupan Karto kecil cukup mapan. Dengan posisi sosial orang tuanya
itu, Kartosuwirjo menjadi salah satu dari segelintir anak bumiputra yang dapat
mengenyam pendidikan ala Barat, hasil politik etis pemerintah kolonial Belanda.’
la mempunyai kakak perempuan yang tinggal di Surakarta pada tahun 50-an yang

hidup dengan penuh keguyuban, dan seorang kakak laki-laki yang memimpin

4 Afadlal,dkk, Islam dan Radikalisme di Indonesia, (Jakarta: LIPI Press, 2005), 226.
5 Kholid O. Santoso, Jejak-Jejak Sang Petualang Pemberontak (Pemikiran, Gerakan dan
Ekspresi Politik S.M Kartosuwirjo dan Daud Beureueh), (Bandung: Segaorsy, 2006), 60.



Serikat Buruh Kereta Api pada tahun 20-an, ketika di Indonesia terbentuk

berbagai serikat buruh.®

Karir Kartosuwirjo dimulai ketika ia bergabung dengan pemuda Jong Java
sejak tahun 1923 di Surabaya, dan tidak lama setelah itu dia menjadi ketua cabang
Jong Java di Surabaya. Ketika anggota-anggota Jong Java yang lebih
mengutamakan cita-cita keislamannya keluar dari Jong Java dan pada tahun 1925
mereka mendirikan Jong Islamieten Bond (JIB), Kartosuwirjo pindah keorganisasi
ini, dan tidak lama kemudian menjadi ketua cabang JIB di Surabaya.” Pada tahun
1927 saat kongres PSIHT (Partai Sjarikat Islam Hindia Timoer) Kartosuwirjo
terpilih menjadi sekretaris umum PSIHT. Dan pada tahun itu pula Kartosuwirjo

bekerja sebagai wartawan di koran harian Fadjar Asia®

Pada akhir juli 1947 pihak Belanda menyadari bahwa mereka harus
menerima. himbauan PBB agar diadakan suatu genjatan senjata, yang kemudian
dilaksanakan oleh Belanda dan RI pada 4 Agustus 1947. PBB memperkenalkan
Sjahrir untuk berbicara atas nama R, tetapi PBB tidak besedia menerima wakil-
wakil dari daerah Indonesia yang dikuasai Belanda. Selanjutnya pembicaraan
Dewan Keamanan Perserikatan Bangsa Bangsa (DK-PBB) membentuk “Jasa
baik” yang beranggotakan wakil-wakil dari Australia, Belanda dan Amerika
Serikat, untuk membantu perundingan-perundingan Indonesia-Belanda dan

mencapai gencatan senjata yang baru. Hasil dari pembicaraan itu adalah bahwa

¢ Al- Chaidar. Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara Islam Indonesia S.M.
Kartosoewirjo (Mengungkap Manipulasi Sejarah Darul Islam/DI-TII semasa Orde Lama dan
Orde Baru), (Jakarta: Darul Falah, 1999), 19.

7 Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo (Angan-Angan yang Gagal), (Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, 1995), 8.

® Al- Chaidar, Pengantar Pemikiran, 35.



perundingan akan dilaksanakan di suatu tempat yang netral bagi kedua belah
pihak, yakni di atas kapal Renville milik Amerika Serikat yang waktu itu sedang
berlabuh di dekat Sanghai dan akan sampai di Tanjung Priok pada 2 Desember

1947.°

Perundingan RI-Belanda di atas kapal Renville itu kemudian dikenal
dengan “Perjanjian Renville”. Perundingan dilaksanakan pada 8 Desember 1947
dan berkahir pada 17 Januari 1948."° perjanjian inilah yang menyebabkan
Kartosuwirjo mendirikan Negara Islam Indonesia karena menurut Kartosuwirjo
perjanjian Renville sangat merugikan umat muslim. Salah satu ketentuan
persetujuan Renville adalah Belanda hanya mengakui Jawa Tengah, Yogyakarta
dan Sumatera sebagai bagian dari wilayah Republik Indonesia. Pasukan Republik
harus meninggalkan hampir seluruh wilayah Jawa Barat, Jawa tengah dari
perbatasan dengan Jawa Barat kira-kira sampai Kebumen di selatan dan Semarang
di utara, dan daerah Jawa Timur sebelah timur Malang. Itu artinya’ pasukan-
pasukan Republik Indonesia harus meninggalkan daerah tetapi Kartosuwirjo dan
dua pasukan gerilya Islam, Hizbullah dan Sabilillah tetap tinggal, mereka
berpendapat, perjuangan melawan Belanda harus dilanjutkan, tidak ada alternatif
lain kecuali tetap di Jawa Barat dan memimpin serta mengkoordinasikan

perlawanan di sini.!!

% Kholid O. Santoso, Jejak~Jejak Sang Petualang, 84-85.
10 118

Ibid., 85.
" C. Van Dijk, Darul Islam, 10.



Negara Islam! Itulah cita-cita hakiki bagi Sekarmaji Maridjan
Kartosuwirjo (SM Kartosuwirjo) bahkan untuk merealisasikan tujuan tersebut ia
rela untuk diburu bahkan diberikan hukuman mati oleh pemerintah Soekarno pada
saat itu. Kartosuwirjo sedemikian rupa memperjuangkan Negara Islam. Bagi
seorang Kartosuwirjo demi terwujudnya masyarakat Islam yang sempurna baik
pada tataran ibadah maupun muamalah serta hukum, maka yang dibutuhkan untuk
hal itu adalah sebuah Negara Islam. Seperti yang terdapat pada kaidah Ushul
figh yang menyatakan bahwa “sesuatu yang dikarenakan keberadaannya untuk
menuju sesuatu yang telah diwajibkan maka keberadaannya menjadi wajib”.
Karena itu keberadaan Negara Islam adalah wajib adanya dikarenakan dengan
perantara Negara tersebut maka aturan—aturan mengenai syariat akan menjadi
lebih sempurna.

Hampir seluruh kaum muslimin di negeri ini, memiliki semangat untuk
memperjuangkan|ilagamanya, ibahkan seringkaliteriadi, hiruk pikukydijruang
diskusi maupun seminar untuk hal tersebut. Tetapi begitu tiba-tiba memasuki
pembicaraan menyangkut perlunya mendirikan Negara Islam, kita akan
menyaksikan segera setelah itu mereka akan menghindar dan bungkam seribu
bahasa. Beda halnya dengan S.M. Kartosuwirjo, ia dengan gigih tetap
memperjuangkan berdirinya Negara Islam di Indonesia. Dengan melihat semangat
perjuangan yang ditanamkan Kartosuwirjo membuat penulis ingin mengambil
judul tersebut.

B. Rumusan Masalah

Adapun rumusan masalah penelitian ini adalah:



1. Bagaimana Biografi S.M. Kartosuwirjo?
2. Bagaimana konsep Negara Islam menurut S.M. Kartosuwirjo?
3. Bagaimana peran S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam

Indonesia?

C. Tujuan Penelitian
Adapun tujuan penelitian ini adalah:
1. Untuk mengetahui Biografi S.M. Kartosuwirjo.
2. Untuk mengetahui konsep Negara Islam menurut S.M. Kartosuwirjo
3. Untuk mengetahui peran S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara

Islam Indonesia.

D. Kegunaan Penelitian

Penelitian tentang peranan Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo dalam
mendirikan Negara [slam Indonesia, diharapkan dengan adanya penelitian ini

dapat memberikan manfaat diantaranya:

1. Untuk memenuhi persyaratan dalam menyelesaikan S1 pada jurusan
Sejarah dan Peradaban Islam Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel
Surabaya

2. Bagi penulis merupakan wadah untuk mengetahui lebih jauh tentang

peranan S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia



3. Bagi akademis, ikut serta menambah khasanah keilmuan dalam bidang
sejarah Islam Indonesia dalam bentuk karya ilmiah khususnya di
Fakultas ADAB.

4. Bagi Masyarakat, yakni dapat mengetahui tentang peranan dan
perjuangan S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam
Indonesia, serta dapat memberikan kebanggaaan terhadap orang islam
bahwa terdapat pejuang islam yang berjuang untuk mendirikan Negara

Islam Indonesia.

E. Pendekatan dan Kerangka Teori

Penulisan ini menggunakan sosiologis dan pendekatan biografi.
Pendekatan sosiologis digunakan untuk menggambarkan interaksi sosial yang
terjadi  dalam > 'kehidupan,-'antara individaC. malipiio. \golongand yangh akan
menimbulkan suatu dinamika kehidupan. Kedinamikaan dan perubahan sosial
akan bermuara pada terjadinya mobilitas sosial. Pendekatan biografi merupakan
penelitian biografi yang mempelajari seluk beluk seorang individu berkaitan
dengan pengalamannya, sebagaimana diceritakan orang bersangkutan kepada
peneliti, serta sumber sumber lain yang relevan, seperti arsip dan dokumen,

anggota keluarganya, koleganya, dan lainnya. Biografi digunakan untuk



mendapatkan informasi tentang pengalaman pribadi, proses “menjadi”, dan

karakter seorang tokoh.'?

Sebagaimana dijelaskan oleh Weber, tujuan penggunaan sosiologi
adalah untuk memahami arti subjektif dari kelakuan sosial, bukan semata-mata
mmenyelidiki arti objektifnya. Dari sini, tampaklah bahwa fungsionalisasi
sosiologi mengarahkan pengkaji sejarah pada pencarian arti yang dituju oleh
tindakan individual berkenaan dengan peristiwa-peristiwa kolektif sehingga
pengetahuan teoretislah yang akan mampu membimbing sejarawan dalam
menemukan motif-motif dari suatu tindakan atau faktor-faktor dari suatu
peristiwa.'® Jadi pendekatan sosiologi digunakan untuk mengetahui tujuan dari
tindakan yang dilakukan oleh Kartosuwirjo, yang diteliti melalui peristiwa-

peristiwa yang terjadi.

Teori. yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori peranan, teori
peran adalah sebuah sudut pandang dalam sosiologi dan psikologi sosial yang
menganggap sebagian besar aktivitas harian diperankan oleh kategori-kategori
yang ditetapkan secara sosial (misalnya ibu, manajer, guru). Setiap peran
sosial adalah serangkaian hak, kewajiban, harapan, norma, dan perilaku
seseorang yang harus dihadapi dan dipenuhi. Model ini didasarkan pada
pengamatan bahwa orang-orang bertindak dengan cara yang dapat

diprediksikan, dan bahwa kelakuan seseorang bergantung pada konteksnya,

12 K untowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakaria: Tiara Wacana, 2003), 171
" Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian Sejarah, (Yogyakarta; Arus Media,
2007), 23.



berdasarkan posisi sosial dan faktor-faktor lain."* Menurut teori peran dalam
kajiannya terhadap hubungan antar manusia ini, sebenarnya dalam pergaulan
sosial itu sudah ada skenario atau peran-peran yang telah disusun oleh
masyarakat, yang mengatur apa dan bagaimana peran setiap orang dalam
pergaulannya. Menurut teori ini, jika seorang mematuhi skenario, maka
hidupnya akan harmonis, tetapi jika menyalahi skenario, maka ia akan
dicemooh oleh “penonton” dan ditegur oleh “sutradara”. Seperti halnya
dengan Kartosuwirjo, jika ia mentaati skenarionya sebagai warga negara

Indonesia, maka ia tidak akan mendapatkan hukuman dari pemerintah.

F. Penelitian Terdahulu

S.M. Kartosuwirjo merupakan salah satu tokoh besar yang teguh hati
ingin menjadikan Indonesia sebagai Negara Islam Indonesia, sehingga banyak
yang menulis tentang perjuangan beliau. Terdapat penelitian tentang
Kartosuwirjo yaitu skripsi: "Negara Islam Dalam Perspektif Fundamentalis
(Studi Komperatif Atas Pemikiran Kartosuwirjo dan Kahar Mudzakkar)”, yang
ditulis oleh Zainuri Said yang merupakan mahasiswa fakultas Syari’ah pada
tahun 2005. Akan tetapi dalam hal ini penulis akan memfokuskan pembahasan

mengenai peran S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia.

G. Metode Penelitian

Metode penelitian pada dasarnya merupakan cara ilmiah untuk

mendapatkan tujuan dan kegunaan tertentu. Berdasarkan hal tersebut terdapat

1 hitp://id.wikipedia.org/wiki/Teori peran (diakses 21 juni 2013).



10

empat kata kunci yang perlu diperhatikan yaitu, cara ilmiah, data, tujuan, dan

kegunaan.'’

Metode penelitian sejarah lazim juga disebut metode sejarah. Metode
itu sendiri berarti jalan atau petunjuk. Lebih khusus lagi sebagaimana
dikemukakan oleh Gilbert J Garraghan, metode penelitian sejarah adalah
separangkat aturan dan prinsip sistematis untuk mengumpulkan sumber-
sumber sejarah yang efektif, menilainya secara kritis.berdasarkan pengertian
diatas, para ahli ilmu sejarah sepakat untuk menetapkan empat kegiatan pokok
di dalam cara peneliti sejarah.istilah yang mereka gunakan berbeda-beda tetapi
intinya sama. Ringkasnya, setiap langkah ini biasa disebut secara berurutan
dengan: heuristik, kritik atau verifikasi, aufassung atau interpretasi dan

darstellung atau historiografi.’ ¢

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode sebagai berikut:

1. Heuristik

Heuristik yaitu teknik mencari dan mengumpulkan sumber-sumber
sejarah atau data sejarah. Penelitian ini adalah library reasearch
(penelitian kepustakaan), secara definitif kajian pustaka, penelitian
terdahulu, studi pustaka, tinjauan pustaka menurut pemahaman lain,

mempertimbangkan keluasan bahan bacaan, khususnya literatur yang

' Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D, (Bandung: Alfabeta,

2012), 2.
'® Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian, 54.



11

memiliki kaitan langsung dengan objek yang diteliti.'” Maka penelitian ini

dilakukan dengan cara mengkaji dari beberapa buku dokumentasi yang

terkait dengan peran S.M. Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam

Indonesia. Adapaun literature yang digunakan oleh penulis antara lain:

1.

2.

2. Kritik

C Van Dijk: DARUL ISLAM (sebuah pemberontakan)

Karl D. Jackson: Kewibawaan traditional, Islam, dan
pemberontakan: Kasus Darul Islam Jawa Barat

Al-Chaidar: Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara
Islam Indonesia S.M. Kartosowirjo (Mengungkap Manipulasi
Sejarah Darul Islam/DI-TII Semasa Orde Lama dan Orde
Baru)

Adhe Firmansyah: S.M. Kartosuwirjo (Biografi Singkat 1907-
1962)

Afadlal, dkk: Islam Dan Radikalisme di Indonesia;
Al-Chaidar: Wacana ldeologi Negara Islam (Studi Harakah
Darul Islam dan Moro National Liberation Front)

Kholid O. Santoso: Jejak — Jejak Sang Petualang
Pemberontak, Pemikiran, Gerakan dan Ekspresi Politik S.M
Kartosuwirjo dan Daud Beureueh

Holk H. Dengel: Darul Islam dan Kartosuwirjo (Langkah

Perwujudan Angan-Angan Yang Gagal)

" Nyoman Kutha Ratna, Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan limu Sosial
Humaniora pada Umumnya, (Y ogyakarta: Jack, 2010), 275.



12

\\, —
Langkah selanjutnya adalah kritik""';s‘_gih'l.).ér,' data baik lisan

maupun tulisan yang terkumpul dalam heuristi!; &itelusuri kembali
kebenarannya melalui kritik guna memperoleh keabsahan sumber'®,
Kritik digunakan sebagai usaha untuk mempertimbangkan apakah suatu
sumber atau data yang diproses benar-benar diperluakan atau tidak.
Tujuan dilakukan kritik adalah untuk mengetahui kebenaran isi, keaslian

dan keutuhan dari sumber-sumber tersebut.

Kritik sumber dilakukan dengan dua cara, yaitu kritik ekstern
dan kritik intern. Kritik ekstern yaitu kritik dari luar sumber untuk
membuktikan keaslian bahan-bahan sejarah yang terkandung dalam
sumber sejarah. seperti prasasti, dokumen, dan naskah. Bentuk penelitian
yang dapat dilakukan misalnya tentang waktu pembuatan dokumen itu
(hari dan tanggal) atau penelitian tentang bahan (materi) pembuatan
dokumen itu sndiri. Pembuktian dapat juga dilakukan’ dengan
menyelidiki tinta untuk penulisan dokumen guna menemukan usia
dokumen. Dan pembuktian bahan sumber sejarah dapat juga dilakukan
dengan mengidentifikasikan tulisan tangan, tanda tangan, materai, atau
jenis hurufnya.

Selanjutnya adalah Kritik intern adalah penilaian keakuratan
atau keautentikan terhadap materi sumber sejarah itu sendiri. Di dalam
proses analisis terhadap suatu dokumen, penulis selalu memikirkan

unsur-unsur  yang relevan di dalam dokumen itu sendiri secara

' Dudung Abdurrahman, Metodologi Penelitian, 68



13

menyeluruh. Unsur dalam dokumen dianggap relevan apabila unsur
tersebut paling dekat dengan apa yang telah terjadi, sejauh dapat
diketahui berdasarkan suatu penyelidikan kritis terhadap sumber-sumber
terbaik yang ada.
3. Interpretasi
Interpretasi atau penafsiran terhadap sumber atau data sejarah
seringkali disebut dengan analisis sejarah. Dalam hal ini data yang
terkumpul dibandingkan kemudian disimpulkan agar bisa dibuat
penafsiran terhadap data tersebut sehingga dapat diketahui hubungan
kausalitas dan kesesuaian dengan masalah yang diteliti.'”
4. Historiografi
Historiografi merupakan tahap akhir dari metode sejarah yakni
usaha untuk merekonstruksi kejadian masa lampau dengan
themaparkam osecara dsistématis,> terpéringilibutuhs -dan kemunikatif,
Dalam penelitian ini menghasilkan sebuah laporan penelitian yang
berjudul “Peranan Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo dalam

mendirikan Negara Islam Indonesia 1949-1962”

H. Sistematika Penulisan

Sistematika penulisan dalam  penelitian ini  disusun untuk
mempermudah pemahaman sehingga dapat menghasilkan pembahasan yang
sistematis. Penulisan penelitian ini dibagi menjadi lima bab, tiap bab terbagi

manjadi beberapa sub bab. Pembagian ini didasarkan atas pertimbangan adanya

'? 1bid., 64.



14

permasalahan- permasalahan yang perlu diklasifikasikan dalam bagian-bagian

yang berbeda.

Adapun sistematika pembahasan secara terperinci yang penulis

pergunakan adalah sebagi berikut:

BAB I:

BAB II:

BAB III:

BABIV:

Dalam bab ini dipaparkan tentang pendahuluan yang berisi
latar belakang, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat
penelitian, pendekatan dan kerangka teori, penelitian

terdahulu, metode penelitian, dan sistematika penulisan.

Pada bab kedua ini dipaparkan pokok bahasan yang
menyangkut Biografi Kartosuwirjo yang meliputi: biografi
S.M. Kartosuwirjo, latar belakang pendidikan S.M.

Kartosuwirjo, basis politik S.M. Kartosuwirjo.

Dalam bab ‘ini dipaparkan tentang konsep Negara Isiam
menurut S.M. Kartosuwirjo yang meliputi: asal mula
Negara Islam dan perkembangannya, dasar Negara dan
sistem pemerintahan, konstitusi Negara Islam, yang
meliputi: konstitusi negara Madinah, konstitusi negara
Islam menurut al-Mawardi, konstitusi negara Islam

menurut Kartosuwirjo.

Dalam bab ini dipaparkan tentang peran S.M.
Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia

yang meliputi: perjuangan S.M. Kartosuwirjo dalam



BAB V:

" 15

mempertahankan kemerdekaan indonesia, perjuangan
Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia,

dan akhir perjuangan Kartosuwirjo.

Penutup dalam bab ini penulis akan mengambil kesimpulan
dan mengemukakan saran-saran yang dianggap perlu atas

permasalahan yang dibahas.



BAB II
BIOGRAFI S.M. KARTOSUWIRJO

A. Biografi S.M. Kartosuwirjo

Untuk memahami pemikiran Kartosuwirjo sebagai seorang tokoh gerakan
Islam, harus dipahami bagaimana lingkungan sosial-budaya dan masyarakat tempat ia
berasal yang membentuk dan mempengaruhi pemikirannya. Sebagai seorang yang
dilahirkan dari lingkungan masyarakat Jawa pesisiran, Kartosuwirjo sangat
dipengaruhi oleh lingkungan sosial-budaya dari tradisi Jawa, yang kemudian
membentuk nilai-nilai bagi gerakan dan pemikirannya, sebagaimana ia memahami

dan menerjemahkan ajaran-ajaran agama Islam ke dalam gerakannya.

Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo demikian nama lengkapnya dari S.M.
Kartosiwitjo, yang-difahirkan’pada-tanggal 7 januari 1905 dii Cepu; sebualiikota kecil
antara Blora dan Bojonegoro yang menjadi daerah perbatasan Jawa Timur dengan
Jawa Tengah. Kota Cepu ini menjadi tempat di mana budaya Jawa bagian Timur dan
bagian Tengah bertemu dalam suatu garis budaya yang unik.! Untuk memahami
dalam konteks yang bagaimana ia lahir dan tumbuh besar, kita perlu melihat
bagaimana setting sejarah Indonesia di awal abad ke-20 ini. Pada awal abad ini
dimulai suatu perubahan besar di Hindia Belanda (nama Indonesia ketika itu). Pada

bulan Januari 1901 Ratu Wilhelmina di depan parlemen yang waktu itu anggota-

I Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara Islam Indonesia S.M.
Kartosoewirjo (Mengungkap Manipulasi Sejarah Darul Islam/DI-TII semasa Orde Lama dan Orde

Baru), (Jakarta: Darul Falah, 1999), 14.

16



17

anggotanya baru terpilih, mengumumkan sebuah kebijakan program pemerintah yang
nantinya akan berpengaruh besar terhadap perkembangan situasi dan kondisi

Indonesia selanjutnya.

Ketika pemerintah kerajaan Belanda sangat menyadari betul bahwa di masa
lalu sudah banyak perusahaan milik orang-orang Belanda dalam menjalankan roda
perekonomiannya telah memperoleh keuntungan materi yang melimpah ruah dari
Hindia-Belanda, sementara itu mereka melihat banyak sekali dari penduduk di tanah
jajahan Hindia Belanda mengalami dampak eksploitasi ekonomi besar-besaran
tersebut berupa kemiskinan dimana-mana. Maka timbul niat untuk sedikit mengubah
kondisi yang ada. Kesadaran ini menjadikan tujuan utama pemerintah jajahan dimasa
mendatang adalah bagaimana dari program itu mampu mengubah dan memperbaiki
kesejahteraan rakyat. Dan haruslah mereka pahami bahwa selama ini bangsa Belanda

“telah berhutang budi” kepada rakyat Hindia Belanda.

Dengan bernaung di bawah apa yang kemudian dikenal dengan Politik Etis
(Etische Politiek), pemerintah Hindia Belanda mencoba perlahan demi perlahan
menjalankan programnya membuka kesempatan bagi anak-anak Indonesia dari
golongan atas untuk mengikuti sekolah-sekolah berbahasa Belanda tingkat dasar dan
menengah. Seiring dengan dibukanya kesempatan bagi rakyat Indonesia untuk
mendapatkan pendidikan yang lebih maju, maka terjadilah proses transisi masyarakat

Indonesia dari tradisional ke modern. Dari generasi terdidik inilah yang nantinya



18

sebagai tonggak awal kebangkitan bangsa Hindia Belanda di mana kesadaran

nasionalisme telah mundul di dalam hati sanubari mereka yang paling dalam.?

Ayah Kartosuwirjo yang bernama Kartosuwirjo adalah seorang mantri di
kantor yang mengoordinasikan para penjual candu di kota kecil Pamotan, dekat
Rembang. Pada masa itu, mantri candu sederajat dengan jabatan Sekretaris Distrik.
Pada posisi inilah sang ayah mempunyai kedudukan yang cukup penting sebagai
seorang pribumi saat itu. Kedudukan itu pula yang menimbulkan pengaruh sangat

besar terhadap pembentukan garis sejarah anaknya. Kartosuwirjo kemudian

mengikuti tali pengaruh tersebut.’

Suasana politis ini juga mewarnai pola asuh orang tuanya yang berusaha
menghidupkan suasana kehidupan keluarga yang liberal. Masing-masing anggota
keluarga mengembangkan visi dan arah pemikirannya keberbagai orientasi.
Kartosuwirjo mempunyai seorang kakak perempuan yang tinggal di Surakarta pada
1950-an yang hidup dengan penuh keharmonisan. Kartosuwirjo juga mempunyai
seorang kakak laki-laki yang memimpin Serikat Buruh Kereta Api ketika di Indonesia

terbentuk berbagai serikat buruh pada 1920-an.*

Begitulah Kartosuwirjo, dia lahir dalam situasi yang sedemikian

menguntungkan, sehingga karena kedudukan “istimewa” orang tuanya, ia termasuk

? Ibid., 15.

3 Adhe Firmansyah, S.M. Kartosuwirjo (Biografi Singkat 1907-1962), (Yogyakarta: GARASI,
2009), 11.

* Ibid., 12.



19

dalam salah seorang anak-anak negeri ini yang berkesempatan mengecap pendidikan
modern kolonial Belanda yang sangat maju di zamannya. Maka, Belanda tidak hanya

menggunakan kekuatan senjata untuk “menjinakkan” Indonesia.

B. Latar Belakang Pendidikan S.M. Kartosuwirjo

Pendidikan formal Kartosuwirjo pada hakikatnya dalah bersifat sekuler. Tidak
terdapat tanda bahwa Kartosuwirjo belajar di salah satu sekolah Islam yang banyak
jumlahnya. Hal ini bertentangan bagi seorang yang selama bertahun-tahun akan

menjadi pemimpin pemberontakan Islam.

Pendidikan yang diperoleh pada sekolah pertama tempat belajar Kartosuwirjo
pada usia enam tahun adalah ISTK (/nlandsche School der Tweede Klasse), atau
Sekolah Bumiputra Kelas Dua.’ Standar sekolah-sekolah ini hanya sedikit di atas
Volksschool (Sekolah Desa) biasa,” yang bertujuan ‘memberikan kepada  sebagian
rakyat sedikit pengetahuan dasar dan umum. Tingkatan pendidikan sekolah kelas dua,
yang murid-muridnya memenuhi syarat untuk menjadi guru Sekolah Desa, walaupun
sedikit lebih tinggi, masih jauh di bawah tingkatan sekolah kelas satu. Perbedaan
yang pokok pada sekolah kelas satu dan sekolah kelas dua adalah diajarkannnya
bahasa Belanda pada sekolah kelas satu. Pengetahuan bahasa ini dalam masyarakat
Kolonial Indonesia merupakan salah satu prasyarat untuk pendidikan selanjutnya dan

untuk diterima dalam pekerjaan administratif. Mata pelajaran “kelas satu” mungkin

* Adhe Fi'rmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 12.



20

juga diajarkan pada “kelas dua” dengan izin khusus, tetapi pelajaran bahasa Belanda

tetap dilarang tegas.

Ketika Kartosuwirjo tamat Sekolah Desa Kelas Dua selama empat tahun, ia
melanjutkan pendidikannya pada sekolah-sekolah dasar kelas satu. Pada mulanya ia
masuk ke Sekolah Bumiputra Bahasa Belanda (Hollandsch-Inlandsche School). Dan
kemudian pada tahun 1919, setelah orang tuanya pindah ke Bojonegoro, ia
dimasukkan ke Sekolah Dasar Eropa (Europeesche Lagere School/ ELS). Bagi
seorang putra “pribumi” keduanya merupakan sekolah elite. Sekolah Bumiputra
Bahasa Belanda (HIS) dimaksudkan untuk anak-anak anggota kelas atas masyarakat
pribumi. Syarat-syarat untuk masuk ELS adalah yang paling ketat dari semuanya.
Seperti dinyatakan oleh .namanya, sekolah ini pertama-tama dan terutama
direncanakan sebagai lembaga pendidikan untuk orang Eropa dan kalangan
mayarakat Indo-Eropa, walaupun sejumlah terbatas pribumi juga diperkenankan
masuk.® Di Bojonegoro inilah Kartosuwirjo bertemu Notodihardjo, tokoh
Muhammadiyah setempat yang kemudian menjadi guru agamanya. Notodihardjo
menanamkan banyak aspek kemodernan Islam ke alam pikiran Kartosuwirjo.
Pemikiran-pemikirannya berpengaruh kuat pada sikap dan responya terhadap ajaran

Islam.’

¢ C. Van Dijk, DARUL ISLAM (sebuah pemberontakan), (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti,

1995), 12.
7 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 12.



21

Sesudah menyelesaikan ELS, kemudian Kartosuwirjo berangkat ke Surabaya
untuk masuk ke Sekolah Dokter Hindia Belanda (Nederlandsch Indische Artsen
School (NIAS)). Di sini ada dua jenjang, jenjang pertama adalah persiapan selama tiga
tahun, dan lanjutan selama enam tahun. Di sinilah ia terlibat dengan aktivitas
organisasi pergerakan nasionalisme Indonesia di Surabaya, antara lain Jong Java. la
menghabiskan .masa kuliah untuk aktifitas pergerakan.8 Pada 1925, terjadi perpecahan
dalam Jong Java, anggota-anggota Jong Java yang lebih mengutamakan cita-cita
keislaman mendirikan JIB (Jong Islamieten Bond). Kartosuwirjo pun pindah ke
organisasi ini karena sikap pemihakannya kepada agamanya. Melalui Jong java dan
JIB, Kartosuwirjo menjadi salah satu pelaku sejarah gerakan pemuda yang sangat

terkenal, yaitu Sumpah Pemuda. Pada tahun 1925 pula ayahnya meninggal dunia.

Kartosuwirjo mulai pelajaran persiapan NIAS pada tahun 1923, yaitu pada
usia delapan belas tahun. Sesudah selesai, ia diterima pada pelajaran kedokteran,
tetapi karena alasan politik dia dikeluarkan dari NIAS yaitu pada tahun 1927. la
dituduh menjadi aktivis politik dan didapati memiliki sejumiah buku sosialis dan
komunis pemberian pamannya, Mas Marco Kartodikromo, wartawan dan sastrawan
kenamaan pada zamannya. 9 Getelah keluar dari NIAS, Kartosuwirjo pulang ke
Bojonegoro. Di sana ia bekerja sebagai pengajar disebuah sekolah partikelir untuk

memenuhi kebutuhan hidup dirinya dan ibunya.

® Herry Mohammad, Tokoh-Tokoh Islam Yang Berpengaruh Abad 20, (Jakarta: Gema Insani

Press, 2006), 68.
® Adhe Firmansyah, S.M. Kartosuwirjo, 13.



22

C. Basis Politik S. M. Kartosuwirjo

Melalui keanggotaan di organisasi-organisasi pemuda Jong Java dan JIB,
Kartosuwirjo berkenalan dengan tokoh Agus Salim dan Oemar Said Tjokroaminoto,
pemimpin PSI (Partai Sarikat Islam) yang kharismatik, yang pandangan politiknya,
terutama cita-citanya akan suatu negara Islam, dikemudian hari ternyata sangat
mempengaruhi jalan pikiran Kartosuwirjo.10 Dari gerakan pemuda Jong Java itulah

Kartosuwirjo memulai karir politiknya.

Perkenalan Kartosuwirjo dengan Tjokroaminoto terjadi pada tahun 1915
ketika berlangsung rapat akbar Sarekat Islam di Surabaya. Kartosuwirjo menyaksikan
betapa pidato-pidato Tjokroaminoto sangat memukau dan dalam sekejab dapat
menghipnotis massa. Kekaguman Kartosuwirjo bahkan tidak dapat terbendung ketika
seusaj rapat .akbar itu ia melihat massa berdesak-desakan di sekitar podium,
menunggu Tjokroaminoto yang baru menyampaikan ceramah turun. Massa yang baru
saja bergelora dengan sorak sorai, saling berebut untuk mencium tangannya,
pundaknya, bahkan ujung baju Tjokroaminoto. Setelah massa bubar, Kartosuwirjo
ikut shalat berjamaah bersama Tjokroaminoto dan menyampaikan keinginannya

untuk menjadi murit pemimpin SI tersebut. Dan Tjokroaminoto menerimanya. &

"Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo (Angan-Angan yang Gagal), (Jakarta:

Pustaka Sinar Harapan, 1995), 8.
11 Kholid O. Santoso, Jejak-Jejak Sang Petualang Pemberontak (Pemikiran, Gerakan dan

Ekspresi Politik S.M Kartosuwirjo dan Daud Beureueh), (Bandung: Segaorsy, 2006), 69-70.



23

Dua tahun sebelum Karosuwirjo tinggal bersama Tjokroaminoto, soekarno
lebih dulu tinggal di sana. Pengalaman politik yang dialami Kartosuwirjo dalam
banyak hal sama dengan yang dialami Soekarno. Keduanya mempunyai mentor
politik yang sama, seorang nasionalis yang paling terkemuka dan populer dalam
masanya : pemimpin Sarekat lslam Haji Oemar Said Tjokroaminoto (Umar Said
Cokroaminoto). Keduanya tinggal dirumah Tjokroaminoto selama masa yang hampir
bersamaan ketika di Surabaya dan memperoleh banyak pengalaman politik awalnya

disini.

Soekamno tinggal bersama Tjokroaminoto antara 1916 dan 1921 ketika
kemasyhuran Tjokroaminoto mencapai puncaknya. Hubungan antara keduanya akrab
untuk sementara, tetapi keduanya menjadi asing satu sama lain sesudah Soekarno
berangkat ke Bandung. Dalam suasana pribadi, hubungan yang berubah ini tercermin
dalam perkawinan Soekarno dengan putri Tjokroaminoto serta perceraian mereka
kemudian. Kartosuwirjo juga tinggal di rumah Tjokroaminoto dan mereka akrab.
Tetapi berbeda dengan Soekarno, tidak pernah ia berselisih pendapat dengan
Tjokroaminoto.‘Dia tetap setia kepada politiknya, maupun kepada Partai Sarikat
Islam Indonesia, yang timbul dari Sarikat Islam Tjokroaminoto. Katrosuwirjo tinggal

di rumah Tjokroaminoto sesudah dia dikeluarkan dari NIAS, boleh dikatakan seketika



24

itu juga ia menjadi sekretaris pribadi Tjokroaminoto, dan terus melanjutkan fungsi ini

sampai 1929."

Pada bulan Desember 1927 di Pekalongan, saat kongres PSIHT (Partai
Sjarikat Islam Hindia Belanda Timoer). Kartosuwirjo terpilih menjadi sekretaris
umum PSIHT. Kemudian diputuskan juga melalui kongres, bahwa pimpinan partai
harus dipindahkan ke Batavia. Setahun kemudian tepatnya pada bulan Oktober 1928,
Kartosuwirjo pernah menjadi peserta kongres pemuda Indonesia mewakili partainya
di Batavia. Pada kongres tersebut Kartosuwirjo memberikan pandangan tentang
hakikat pendidikan pada masa yang akan datang. Namun pandangannya itu
bertentangan dengan pemikiran ketua kongres Sugondo. Sehingga, dapat sengit pun
tidak dapat terelakan. Ketika Kartosuwirjo tetap mempertahankan argumentasinya,

terpaksa Sugondo memukulkan palu di atas meja, maka berakhirlah perdebatan jtu."?

Selain bertugas sebagai sekretaris umum PSIHT, Kartosuwirjo pun bekerja
sebagai wartawan di koran harian Fajar Asia. Semula ia bekerja sebagai korektor,
kemudian diangkat menjadi reporter. Ketika bekerja di Fadjar Asia ia mulai
menerbitkan artikel-artikel, yang mula-mula hanya ditujukan untuk menentang
bangsawan-bangsawan jawa yang bekerja sama dengan pemerintah kolonial Belanda.
Kartosuwirjo memperhatikan nasib para petani kecil yang menyewakan tanahnya

kepada perusahaan Barat atau pada kapitalis pribumi. Dia juga marah sekali atas

12C. Van Dijk, Darul Islam..., 14.
13 Al- Chaidar, Pengantar Pemikiran..., 3s.



25

kenaikan pajak sawah hingga 90%. la juga mengkritik kerja rodi yang diganti dengan
pembayaran tahunan, hanya karena tidak ada lagi lapangan kerja, akibat krisis
ekonomi di hindia Belanda pada masa itu.'"* Kartosuwirjo juga mencela hubungan
orang-orang Belanda di perkebunan-perkebunan dengan wanita-wanita pribumi. Dan
dia mengajak para orang kulit putih untuk menjernihkan masalah ini. Karena artik‘el-
artikel itu, Kartosuwirjo mendapatkan banyak musuh, tetapi justru bukan di pihak
kolonial, melainkan di pihak bangsanya sendiri, terutama dikalangan nasionalis yang

netral agama. 13

Pada tahun 1928 Kartosuwirjo banyak melakukan perjalanan ke propinsi-
propinsi dalam rangka tugasnya, berkaitan dengan jabatannya sebagai Sekretaris
Umum PSIHT dia mengunjungi cabang atau ranting di daerah-daerah. Dan sempat
dalam tugasnya itu dia pergi ke Malangbong, di sana dia bertemu dengan pemimpin
PSIHT setempat yang terkenal bernama Ajengan Ardiwisastera, yang pernah
tertangkap oleh Belanda beberapa bulan karena terlibat dalam peristiwa Cimareme.'®
Di sana pulalah dia berkenalan dengan Siti Dewi Kalsum putri Ajengan
Ardiwisastera, yang kemudian dinikahinya pada bulan April tahun 1929, di saat itu

usianya lebih muda dua tahun dari Kartosuwirjo. Dengan kepindahan dia ke

4 Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo, 11-12.

" Ibid., 15.

16 Peristiwa Cimareme terjadi pada bulan juli 1919 di Cimareme, ketika haji Hasan Arief dan
putra-putranya menolak menyerahkan 40 pikul beras (kurang lebih 2500 Kg) sebagai pajak, dalam
bentrok senjata yang terjadi, Haji Hasan Arief dan enam orang pengikutnya tewas. Dalam penyelidikan
yang dilakukan oleh instansi kolonial terbukti, bahwa Haji Hasan Arief mempunyai hubungan dengan
Afdeeling B Sarikat Islam yang telah merencanakan pemberontakan menentang Belanda. (lihat Al-
Chaidar, Pengantar Pemikiran, 35).



26

Malangbong, maka terangkatlah diri Kartosuwirjo menjadi orang yang sangat
terpandang di daerah tersebut. Bukan hanya karena reputasi mertuanya saja yang
sangat berpengaruh di daerah Malangbong, akan tetapi reputasi dia juga cukup tinggi,
di mana dia pernah merasakan sekolah di NIAS, menjadi sekretaris pribadi HOS
Tjokroaminoto, menjabat sebagai sekretaris umum PSIHT dan anggota staf harian
Fadjar Asia. Begitu banyak pengalaman telah menghantarkan dirinya sebagai *“aktor

intelektual” dalam kancah pergerakan Nasional."’

Dalam kongres partai PSIHT pada akhir tahun 1929 di Batavia, Kartosuwirjo
terpilih menjadi Komisaris Partai tersebut untuk daerah Jawa Barat dan tetap
menduduki posisi ini sampai padé kongres partai yang berikutnya pada akhir tahun
193] diSurabaya.'® Pada tahun 1936 ia menjadi wakil ketua. Tetapi pada waktu itu
partai ini mengalami salah satu krisisnya yang besar, menjadi terpecah pecah oleh
percekcokan intern, yang kian bertambah. Soal pokok yang merupakan pertentangan
adalah sikap terhadap pemerintah kolonial dan masalah apakah PSII harus atau tidak
harus bekerja sama dengan rezim kolonial. Perbedaan-perbedaan tentang hal ini
diperhebat oleh rasa dendam pribadi dalam kepemimpinan partai dan oleh perebutan

untuk menguasai PSII sesudah Haji Oemar Said Tjokroaminoto meniggal pada 1934.

17 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 35-36.
'8 Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo (Angan-Angan yang Gagal), (Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, 1995), 17.



27

Partai Sarikat Islam Indonesia (PSII) merupakan kelanjutan dari Sarikat Islam
(SI) yang dibentuk Haji Samanhudi pada tahun 1912 di Solo.'? Sarekat Dagang Islam
diubah namanya menjadi Sarekat Islam atas pertimbangan dari Haji Samanhudi yang
bertukan pikiran dengan H.O.S Tjokroaminoto yang mempertimbangkan bahwa
perkumpulan itu tidak terbatas sampai para pedagang saja, tetapi juga mempunyai
dasar yang lebih luas sehingga orang Islam yang bukan pedagang pun bisa menjadi
anggotax.20 Sarekat Islam (SI) tersebut didirikan sebagai perkembangan dari Sarekat
Dagang Islam (SDI) yang ketiga. SDI yang pertama didirikan di Batavia tahun 1909,
yang kedua di Bogor tahun 1911, kedua duanya atas prakarsa wartawan Raden Mas
Tirtoadhisoerjo yang bercita-cita mendirikan persekutuan dagang perkoperasian
Indonesia yang mampu mematahkan monopoli Cina dalam perdagangan bahan dan

industri batik.?'

Di dalam tubuh PSII terdapat pertentangan antara kedua keiompok besar
partai, yaitu antara Dewan Eksekutif (Ladjanah Tanfidzijah) di bawah pimpinan
Abikusno Tjokrosujoso, adik Tjokroaminoto, dan disatu pihak Dewan Partai di
bawah pimpin.an H. A Agus Salim. Anggota kedua Dewan tersebut tidak sependapat
dalam sikap mereka terhadap pemerintah kolonial. ~Sementara Abikusno
memperjuangkan politik Non-Kooperasi, tidak mau bekerja sama dengan fihak

kolonial sedangkan Salim cenderung pada sikap untuk bekerja sama dengan

19 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 40.
2 glamet Muljana, Kesadaran Nasional(Dari Kolonialisme sampai Kemerdekaan Jilid 1),

(Yogyakarta: LkiS, 2008), 122.
2! Ali Mufrodi, Pranata Sosial Islam Di Indonesia 1900-1945 (Politik dan Pendidikan),

(Surabaya: Alpha, 2007), 7.



28

kekuasaan kolonial. Dia khawatir, kalau politik non kooperasi diteruskan, akan ada
kerugian forum politik yang akan mempercepat keruntuhan partai dan dia mendesak
supaya diadakan suatu referendum tentang masalah ini. Sebelum usul-usul Salim
diperdebatkan pada kongres partai yang berikutnya, Abikusno telah meletakkan
jabatannya sebagai ketua partai pada akhir tahun 1935.22 Kartosuwirjo yang pada saat
itu masih menjabat sebagai sekretaris Dewan Eksekutif (Ladjnah Tanfidzijah),

megikuti langkah Abikusno dan juga meletakkan jabata.nnya.23

PSII memiliki tradisi nonkooperasi yang panjang usianya. Kebijaksanaan
politik tentang ini pertama-tama dirumuskan pada kongres pertama partainya pada
1923 dan 1924. Dengan menerima ilhamnya dalam gerakan Ghandi di India, dan
karena kecewa dengan sikap pemerintah kolonial dan kekuasaan sesungguhnya yang
dilimpahkan kepada Dewan Rakyat, dikembangkanlah konsep-konsep berdikari

(swadeshi) dan dilenyapkannya struktur kolonial yang berlaku (Hijrah).z"'

Kombinasi swadeshi dengan hijrah ini membuat politik nonkooperasi PSII
menarik bagi orang-orang seperti Kartosuwirjo yang menghubungkan kebencian akan
rezim kolonial dengan pandangan Islam yang tegas dan kecurigaan yang dalam

berakar terhadap kehidupan kota. Ia tidak hanya menghubungkan idealisasi

2 Ibid., 17.
2 Ibid., 18.
2 . Van Dijk, Darul Islam, 20.



29

kehidupan desa dengan perjuangan politik yang sesungguhnya, tetapi dalam beberapa

hal juga mengandung hubungan tradisi hindu dengan tradisi Islam.”

Pada kongres partai ke 22 di Batavia bulan Juli tahun 1936 Abikusno terpilih
menjadi ketua partai PSII, setelah cara pemilihan pimpinan partai yang baru
diberlakukan, yaitu kongres partai hanya memilih ketua partai saja. Di kongres ini
terlihat jelas bahwa Abikusno lebih kuat dibandingkan dengan Agus Salim, dengan
demikian Abikusno terpilih menjadi formatur, yang dapat memilih sendiri anggota-
anggotanya pimpinan lainnya. Dan melalui rapat formatur ini Abikusno segera
mengangkat Kartosuwirjo menjadi wakilnya. Jabatan menjadi wakil ketua PSlI

dipegang Kartosuwirjo sampai ia keluar dari partai dalam tahun 1939.%

Kartosuwirjo selanjutnya mengkritik Agus Salim pada kongres partai dan
menuntut-suaty . penerapan _politik . hijrah_ yang tidak mengenal kompromi.
Kartosuwirjo menerangkan, bahwa politik ini merupakan suatu jalan tengah antara
Non-kooperasi dengan kooperasi. Kartosuwirjo ditugaskan oleh kongres untuk
menyusun suatu brosur tentang sikap hijrah partai PSII. Setelah Abikusno terpilih
menjadi ketua partai dia mengumumbkan bahwa pertentangan mengenai politik hijrah
telah berakhir dan memerintahkan semua cabang-cabang partai tersebut untuk tidak
mengambil peduli pada saran-saran Salim. Dalam bulan Nopember 1936, Salim

membentuk suatu fraksi sendiri dalam tubuh partai PSII di bawah pimpinan Moh.

2 Ibid., 21.
% Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 44.



30

Roem. Fraksi tersebut adalah “Barisan Penjadar PSII” dan ia berharap, bahwa
akhirnya nanti usul-usulnya untuk bekerja sama degan pemerintah kolonial akan
disetujui. Abikusno segera memberikan reaksi dan mengumumkan, bahwa politik
hidjrah menjadi politik resmi partai tersebut, dan dia melarang cabang-cabang partai
dengan ancaman pemecatan, bila mereka mendiskusikan usul-usul Salim atau
mendukung fraksi Salim.?” Karena berusaha melawan tindakan tersebut dan
membentuk Badan Penyadar PSII, Agus Salim dikeluarkan dari PSII, bersama

dengan kira-kira 30 orang reka.nnya.28

Pernyataan Abikusno Tjokrosujoso bahwa kongres PSII juli 1936 telah
menyetujui politik hijrah diuraikan secara terperinci dalam suatu brosur dua jilid
mengenai masalah itu oleh Kartosuwirjo. Judulnya berbunyi “Sikap Hijrah PSII” dan,
sebagai dinyatakan oleh judul tambahannya, disahkan kongres ke 22 partai. Pamflet
ini tidak ditulis Kartosuwirjo atas prakarsanya sendiri tetapi atas permintaan kongres
1936. Kata pengantar untuk jilid kedua, yang ditandatangani oleh Abikusno
Tjokrosujoso sebagai presiden dan Aruji Kartawinata sebagai sekretaris PSII, memuat
pernyataan bahwa “pandangan-pandangan, pendapat-pendapat, dan gagasan-gagasan
tentang penafsiran tentang sikap hijrah PSII yang diuraikan dalam brosur ini
dibicarakan panjang lebar dengan Presiden Terpilih Dewan Pimpinan Partai dan

Komite Eksekutif Partai sebelum dan sesudah (pamflet ini) ditulis oleh pengarang”.29

77 Holk H: Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo, 18.
8 . Van Dijk, Darul Islam, 23.
% Ibid., 23-24.



31

Ketika menulis pamfletnya, Kartosuwirjo masih mendapat dukungan resmi
untuk tafsiran Hijrahnya dari dewan pimpinan PSII, seperti ternyata dari persetujuan
yang dinyatakan dalam kata pengantar dalam brosurnya oleh Abikusno Tjokrosujoso
dan Aruji Kartawinarta. Tapi, dalam beberapa tahun situasi jadi berubah. Pada 1939
ternyata kartosuwirjo telibat dalam pertengkaran yang sengit dengan mayoritas
pimpinan PSIl yang diketuai Abikusno Tjokrosujoso. Lagi-lagi soal yang
dimasalahkan adalah sikap partai vis a vis Pemerintah Kolonial. Kartosuwirjo tetap
menjadi pendukung yang tidak kenal kompromi mengenai hijrah yang radikal seperti
dahulu ternyata kini ditentang oleh sekutu-sekutunya hanya beberapa tahun yang
lampau, yang banyak mengubah sikapnya agar dapat mengatasi tekanan pemerintah
yang makin mendesak. Kartosuwirjo tidak menyetujui putar haluan PSII, yang
mengakibatkan turut sertanya PSII pada 1939 dalam GAPI (Gabungan Politik
Indonesia) -suatw federasii partai | politik; Indonesia dengan  Abikusno Tiokrosyjoso
sebagai ketua umumnya. Selanjutnya dia dengan keras menentang tindakan yang
diprakarsai GAPI dan didukung PSII untuk membentuk parlemen yang benar-benar
representatif, walaupun pada waktu itu dia telah dikeluarkan dari partai secara

resmi.>’

Perubahan politik PSII dari garis nonkooperasinya yang dulu membuat brosur
Kartosuwirjo begitu besar nilainya pada tahun 1936 dan 1937 untuk menghadapi

pengaruh Agus Salim, kini sudah tidak berguna dan bahkan bertentangan dengan

3 C. Van Dijk, Darul Islam, 25.



32

politik partai. Pikiran-pikiran yang dikemukakan Kartosuwirjo disini dicap sebagai
anakronisme, dan sipenulis diminta menarik kembali dan menghentikan penyebaran
brosur tersebut. Dan karena menolak berbuat demikian, Kartosuwirjo dikeluarkan
dari PSII bersama-sama dengan sejumlah rekannya. Maka untuk mempertahankan
kebenaran sikap PSII, Kartosuwirjo dengan anggotanya yang sealiran antara lain
Jusuf Taujiri, dan Kamran membentuk partai baru yaitu Komite Pembela Kebenaran
PSI1 (KPK-PSII). Karena dimaksudkan untuk bergerak di dalam PSIL Pada awal
tahun 1939 Dewan Eksekutif PSII mengeluarkannya dari partai, yang sebelum
pemecatan Kartosuwirjo dituduh telah menyalahgunakan uang partai. Dengan
tindakan yang sepihak dari partai ini kartosuwirjo tidak menghiraukannya dan terus
melanjutkan rencananya semula untuk melaksanakan progam aksi hijrah dan

pembentukan lembaga pendidikan kader.*'

Pada kongres partai yang ke 25 pada bulan Januari 1940 dr Palembang,
melalui keputusan yang diambil komite eksekutif partai, maka resmilah pemecatan
Kartosuwirjo, Jusuf Taujiri, Akis, Kamran, dan Sukoso dengan perimbangan 134
suara setuju, sembilan suara netral. Dan diputuskan juga dalam kongres tersebut
bahwa pelaksanaan program aksi hijrah tidak lagi diteruskan dan komisi yang
sebelumnya ditugaskan untuk menyusun program ini, akan dibubarkan. Serta semua

anggota PSII dilarang untuk memasuki partai yang dibentuk oleh Kartosuwirjo.32

3V Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 417.
32 1bid., 48.



33

Pada rapat umum komite di Malangbong pada 24 Maret 1940 diputuskan
untuk membentuk partai yang bebas. Maksud yang terkandung sesungguhnya di
belakang ini adalah bahwa komite akan berkembang menjadi PSII yang sebenarnya.
Karena PSII Abikusno Tjokrosujoso dirasakan terdiri dari orang-orang yang telah
mengkhianati perjuangan masyarakat Islam yang sebenarnya dan dengan demikian
tidak layak lagi menggunakan nama Partai Sarekat Islam Indonesia. Partai yang baru
dengan Kartosuwirjo sebagai ketua, yang kadang-kadang disebut sebagai “PSII

kedua”.>

Menurut Horikoshi, pada sidang KPK-PSII yang pertama dalam bulan Maret
1940, dihadiri oleh enam cabang PSII yang lama dari Jawa Barat di antaranya dari
Cirebon, Cibadak, Sukabumi, Pasanggrahan, Wanaraja dan Malangbong. Dalam
sidang itu, keluar juga Daftar Oesaha Hidjrah PSII yang penyusunnya ditugaskan
kepada Kartosuwirjo ketika dia masih menjabat sebagai wakil ketua PSII. Daftar
Oesaha Hidjrah PSII tersebut masih keluar dengan judul aslinya dan dicetak oleh
penerbitan yang didirikan oleh Kartosuwirjo di Malangbong, yaitu “Poestaka Darul
Islam.” Penerbitan ini memainkan peran penting dalam aksi informasi dari sebuah
gerakan. Kartosuwirjo juga masih merencanakan untuk menerbtkan suatu penafsiran
tetang program tersebut (Tafsir Daftar Qesaha Hidjrah) tetapi rencana itu tertunda.
Dalam kata pengantar brosurnya, Katosuwirjo tidak menyebut pemecatan dirinya dari

PSII yang terjadi sebelumnya dan juga tidak menyinggung bagaimana terjadinya

% C. Van Dijk, Darul Islam, 26.



34

pembentukan KPK-PSII. Bahkan dia memberi kesan, bahwa dia sekarang mewakili
PSII yang sebenarnya. Dia hanya menyayangkan, bahwa Daftar Oesaha Hidjrah PSII
tidak lagi dapat diterbitkan sebelum berlangsungnya kongres PSII di Surabaya seperti

yang direncanakan.*

Rencana Kartosuwirjo diterima kongres PSII kedua Maret 1940 yang
mengesahkan sebuah resolusi untuk mendirikan apa yang disebut Institut Supah atau
Suffah, dengan bertempat di Malangbong.35 Lembaga Suffah tersebut dia bentuk
dalam gaya sebuah pesantren tradisional, dimana para siswanya juga bertempat
tinggal di sana. Kartosuwirjo mengajar mereka menurut metode H.O.S
Tjokroaminoto yang berarti bahwa para siswa disamping mendapat pengajaran
pengetahuan umum dan pendidikan agama Islam juga dididik dalam ilmu politik.“’
Kartosuwirjo sendiri mengajarkan bahasa Belanda, Astrologi, dan JIm al-tawhid atau
doktrin keesaan Tuhan.’” Lembaga ini tidak hanya menampung murid-murid yang
berasal dari daerah-daerah di sekitar Jawa Barat, tetapi juga siswa-siswa dari daerah
lain, seperti Kalimantan Selatan, Sulawesi Selatan, dan dari pelosok-pelosok pulau

Jawa.*®

34 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 48.

3 C. Van Dijk, Darul Islam, 28.

36 Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo, 25.
¥ C. Van Dijk, Darul Islam, 29.

3 Kholid O. Santoso, Jejak-Jejak Sang Petualang. 76.



35

Tanggal 1| Maret 1942 tentara jepang mendarat di Jawa.’® Ketika itu bala
tentara Jepang dipimpin oleh Kolonel Shoji masuk ke wilayah Jawa Barat lewat
Eretan dekat Subang, mereka terus memobilisasi pasukan untuk terus bergerak
menuju pusat pemerintahan kolonial di Bandung. Bersamaan dengan kejadian itu
Kartosuwirjo masih tetap berada di Malangbong, di jantung Jawa Barat sehingga
tidak langsung merasakan pengaruh perang tersebut. Pada tanggal 9 Maret 1942
Jepang berhasil menaklukkan Belanda, maka mulailah Jepang melanjutkan politik
yang pernah dijalankan oleh Belanda. Berbeda dengan Belanda pemerintah jepang
mengadakan peubahan politik devide and rule pecah-belah untuk dikuasai. Karena
Jepang sangat paham tentang peta kekuatan politik yang sedang bekembang saat itu.
Di mana dalam pandangan politiknya, di Indonesia ada dua kekuatan yang sedang
bertarung dalam menentukan masa depan negerinya, yaitu Nasionalis Islam dan

10 a9 o, = i 40
Masicnais ya.ng !'1(3'“"15[111‘11.

Pada tahun 1943 Kartosuwirjo kembali aktif dibidang politik. Dia masuk
sebuah organisasi kesejahteraan dari MIAI (Madjlis Islam ‘Alaa Indonesia) di bawah
pimpinan Wondoamiseno, sekaligus menjadi sekretaris dalam Majelis Baitulmal pada
organisasi tersebut. Kegiatan yang dilakukannya adalah mengunjungi cabang-cabang
Baitulmal di setiap daerah terutama di daerah Priangan. Tetapi organisasi ini hanya

berjalan selama enam bulan saja, karena pada bulan Oktober 1943 dibubarkan yang

% Musyrifah Sunanto, Sejarah Peradaban Islam Indonesia, (Jakarta: PT Raja Grafindo

Persada, 2010), 34.
% Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 53.



36

selanjutnya mengadakan fusi ke Masyumi (Madijlis Syuro Muslimin Indonesia) yang
didirikan pada tanggal 11 Nopember 1943, 41 dengan pimpinan ketua Pengurus Besar
K.H. Hasyim Asy’ari, dengan wakil dari Muhammadiyah K.H. Mas Mansur, K.H.
Farid Ma’ruf, K.H. Mukti, Kartosudarmo, dan dari NU K.H. Nachrowi, Zainul Arifin,
dan K.H. Muchtar.*? dan Kartosuwirjo sendiri masuk menjadi anggota organisasi baru
ini.

Pembubaran MIAI pada bulan Oktober 1943 mungkin dipandang perlu oleh
orang-orang Jepang karena organisasi itu didirikan atas prakarsa kaum Muslimin
sendiri, sebagai suatu federasi organisasi-organisasi Islam. Para pemimpin organisasi
itu mempunyai latar belakang sikap anti-kolonial dan tidak mau bekerja sama dengan
pemerintah kolonial, bersikap anti-asing, dan karena itu mungkin sekali menjadi anti-
Jepang. Di pihak lain, Masyumi yang mulai aktif tanggal 1 Desember 1943 dalam
kenyataannya merupakan suatu ciptaan pejabat-pejabat jepang.43 Daftar panjang
tujuan dan tuntitannya harus memberikan jalan kepada satu-satunya tujuan Masyumi,
yaitu “memperkuat kesatuan semua organisasi Islam”, dan “membantu Dai Nippon

dalam kepentingan Asia Timur Raya”.*

41 .
Ibid., 55.

“2 Marwati Djoened Poesponegoro,dkk, Sejarah Nasional Indonesia VI (Zaman Jepang dan
Zaman Refublik Indonesia 1942-1998), (Jakarta: PT Balai Pustaka, 2008), 40.

“B. J. Boland, Pergumulan Islam di Indonesia 1945-1 972, (Jakarta: PT Grafiti Pers, 1985),
13.

“ 4. ]. Benda, Bulan Sabit dan Matahari terbit: Islam Indonesia pada masa Pendudukan
Jepang, (terj. Daniel Dhakidae), (Jakarta: Pustaka Jaya, 1980), 185.



37

Pada bulan Februari 1944, Jepang menciptakan sebuah alat kontrol yang baru
dengan mendirikan Jawa Hokokai, yaitu Perhimpunan Kebaktian Rakyat Jawa
sebagai pengganti “Putra” (Pusat Tenaga Rakyat), dan dalam perhimpunan ini para
politikus Indonesia diintegrasikan. Kartosuwirjo pada saat itu bekerja di kantor pusat
Jawa Hokokai (Jawa Hokokai Chuo Honbu) di bagian Chosaka yang tugasnya ialah
untuk mengumpulkan data-data ekonomi dan informasi lainnya yang penting. Pada
masa itu Kartosuwirjo sering ditugaskan ke provinsi dimana ia harus mengontrol
penyerahan beras yang harus dilakukan rakyat setempat. Karena itu ia sering berada
di perjalanan, tetapi tidak pernah meninggalkan kantornya lebih dari satu minggu.
Tujuan pertama perjalanan kontrolnya tersebut tentu saja Priangan di Jawa Barat.
Dengan demikian ada kesempatan bagi Kartosuwirjo untuk melanjutkan
hubungannya dengan teman-teman lamanya dari KPK-PSII yang semuanya tinggal di

€ . a5
Jawa Barat.

Begitu banyak kegiatan politik yang dilakukan oleh Kartosuwirjo, dan itu
merupakan basik yang akan membantu kartosuwirjo untuk melanjutkan rencananya

mendirikan Negara Islam Indonesia.

4 Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo, 40-41.



BAB III
KONSEP NEGARA ISLAM MENURUT KARTOSUWIRJO

A. Asal Mula Negara Islam dan Perkembangannya

Pengertian negara menurut R. Kranen Burg adalah organisasi kekuasaan yang
diciptakan kelompok manusia yang disebut bangsa. Adapun menurut Logeman,
negara adalah organisasi kekuasaan yang menyatukan kelompok manusia yang
disebut bangsa: Negara bisa berdiri jika memenuhi unsur-unsur pokok yaitu, umat,
teritorial (luas tanah), dan pemerintaha. Yang disebut negara Islam adalah jika suatu
negara dipimpin oleh seorang khalifah yang menerapkan hukum syara’. Negara Islam
merupakan kekuatan politik praktis yang berungsi untuk menerapkan dan
memberlakukan hukum-hukum Islam serta mengemban dakwah Islam ke seluruh
dunia sebagai sebuah risalah dengan dakwah ‘dan jikad> NegaracIslang inilaln satu-
satunya tarigah yang dijadikan Islam untuk menerapkan sistem dan hukum-
hukumnya secara menyeluruh dalam kehidupan dan masyarakat.l Menurut Fazlur
Rahman, negara Islam adalah organisasi yang dibentuk oleh masyarakat muslim itu

dalam rangka memenuhi keinginan mereka dan tidak untuk kepentingan lain. Maksud

' H. Moh. Toriquddin, Relasi Agama dan Negara (Dalam Pandangan Intelektual Muslim
Kontemporer), (Malang: UIN Malang Press, 2009), 36-38.

38



39

dari “keinginan mereka” adalah untuk melaksanakan kehendak Allah sebagaimana

tercantum dalam wahyu Allah.?

Sejarah Islam mengungkapkan kepada kita bahwa Rasulullah telah berjuang
semaksimal mungkin dengan mengerahkan kekuatan dan pikiran, yang ditopang
hidayah wahyu, untuk mendirikan Daulah Islam atau Negara Islam bagi dakwah
beliau serta penyelamat bagi pengikut beliau. Orang-orang yang beriman tidak cukup
hanya beriman saja, melainkan harus berhijrah dan berjihad memperjuangkan
tegaknya Dinullah dengan mengumpulkan segenap kekuatan dan kekuasaan. Negara
adalah bentuk !(onkﬁt dari kekuatan dan kekuasaan itu. Kekuasaan itu sangat ajaib.
Kita bisa berbuat apa saja dengan kekuasaan. Namun hanya kekuasaan yang
berdasarkan Islam sajalah yang dapat dijamin akan memuaskan semua orang. Tidak
ada bentuk kekﬁasaan yang diterapkan atas manusia kecuali, mengutip istilah Yusuf
Qardhawy, “kekuasaan syariat.” Banyak yang menyebut kekuasaan-berdasarkan
syariat ini sebagai “theo-demokrasi” atau “Demokrasi Islam”. Namun, di Indonesia,
S.M Kartosoewirjo secara tegas menyatakan bentuk kekuasaan itu sebagai Negara A/-
Jumhuriyah Al-Indonesiah atau suatu Al-daulatul Islamiyah atau dengan sebutan

Darul Islam yang secara nasiona dikenal dengan nama Negara Islam Indonesia.’

2 M. Hasbi Amiruddin, Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman, (Yogyakarta: Ull
Press, 2000), 8S.

> Al- Chaidar, Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara Islam Indonesia S.M.
Kartosoewirjo (Mengungkap Manipulasi Sejarah Darul Islam/DI-TIl semasa Orde Lama dan Orde
Baru), (Jakarta: Darul Falah, 1999), IX.



40

Rasulullah saw melaksanakan tugas risalahnya selama 13 tahun di Mekah dan
10 tahun di Madinah. Dakwah dalam periode Mekah ditempuh melalui tiga tahap.
Tahap pertama adalah dakwah secara diam-diam. Yang menjadi dasar dimulainya
dakwah ini adalah Surat Al-muddatstsir ayat satu sampai tujuh. Dalam tahap ini
Rasulullah mengajak keluarga yang tinggal serumah dan sahabat-sahabat terdekatnya
agar meninggalkan agama berhala dan beribadah hanya kepada Allah semata.! Tahap
kedua adalah dakwah semi terbuka. Dalam tahap ini Rasulullah meyeru keluarganya
dalam lingkup yang lebih luas berdasarkan Surat 4/-Syu ara ayat 214, yang menjadi
sasaran utama seruan ini adalah Bani Hasyim. Setelah itu Rasulullah memperluas
jangkauan seruannya kepada seluruh penduduk Mekah setelah turun ayat al-Hijr ayat
15. Langkah ini' menandai dimulainya tahap ketiga, yaitu dakwah terbuka. Sejak saat
itu Islam mulai menjadi perhatian dan pembicaraan penduduk Mekah. Dalam pada
il Rasululah teris menipkatkan kégiatannyas dan nemiperluas jangkauan seruannya,
sehingga tidak lagi terbatas kepada penduduk Mekah, melainkan kepada setiap orang

yang datang ke Makkah terutama pada musim haji.?

Di Mekah Rasulullah tidak lantas menemukan jalan mulus setelah
mengumumkan misi da’wahnya. Para saudagar kaya di kota ini, sangat membenci
munculnya individu dengan kedudukan yang dimuliakan. Di sini Rasulullah dan para

pengikutnya mendapat penyiksaan, tidak hanya siksaan dan hinaan yang ditimpakan

4 Siti Maryam, Sejarah Peradaban Islam (Dari Masa Klasik Hingga Modern), (Y ogyakarta:

LESFI. 2002), 25.
3 Ibid., 26.



41

kepada Rasulullah, melainkan juga rencana pembunuhan terhadap Rasulullah.
Menghadapi tekanan berat itu Rasulullah menganjuran para pengikutnya untuk
berhijrah ke Habsyi, dan kaum muslimin mendapatkan perlindungan di sana.
Mendengar kaum muslimin hijrah ke Habsyi, para kafir Quraisy mengutus Amr bin
Ash dan Abdullah ibn Abi Rabi’ah ke Habsyi, memohon raja Habsyi untuk
mengembalikan kaum muslimin ke Mekah tetapi permintaan kaum kafir Quraisy

ditolak oleh raja Habsyi.

Pada bulan Rajab tahun ke-10 dari kenabian, paman beliau, Abu Thalib
meninggal dunia. Sekitar dua atau tiga bulan setelah Abu Thalib meninggal dunia,
Ummul Mukminin, Khadijah Al-Kubra juga meninggal dunia, tepatnya pada bulan
Ramadhan tahun kesepuluh dari kenabian di usia 65 tahun.® Dengan meninggalnya
dua orang pembela Rasulullah, orang-orang Quraisy semakin berani melakukan
penghinaan, bahkan penganiayaan terhadap beliau. Ketika itu, Rasulullah mencoba
pergi ke Thaif untuk menyampaikan dakwah kepada para pemuka kabilah di sana.
Tetapi upaya itu gagal bahkan mereka mengusir Rasulullah dari sana.” Setelah Baiah
Agabah kedua tindaka kekerasan terhadap kaum muslimin makin meningkat, bahkan
musyrikin Quraisy sepakat akan membunuh Rasulullah. Menghadapi kenyataan

tersebut Rasulullah menganjurkan para sahabatnya untuk segera pindah ke Yatsrib.

S Amirullah Kandu, Ensiklopedi Dunia Islam (Dari Masa Nabi Adam a.s Sampai Dengan

Abad Modern), (Bandung: CV Pustaka Setia, 2010), 771.
7 Siti Maryam, Sejarah Peradaban Islam, 28.



42

Sejak kedatangan Rasulullah, Yatsrib berubah namanya menjadi Madinah al-Rasul

atau al-Madinah al-Munawwarah.

Di Madinah, Rasulullah memulai masyarakat Muslimnya yang pertama.
Hukum-hukum dan peratran-peraturan yang mengatur suatu masyarakat
diformulasikan dan ini masih berpengaruh pada umat Islam masa kini.® Negara yang
beliau dirikan ini secara umum dikenal sebagai negara Islam pertama.’ Pada tahun
pertama Hijriyah (622 M), Rasulullah saw bersama-sama dengan para sahabatnya
telah membuat suatu “Perjanjian Masyarakat” (Kontrak Sosial) dengan seluruh
penduduk Madinah dan sekitarnya, baik yang muslim maupun nonmuslim. Perjanjian
masyarakat ini terkenal dengan nama Piagam Madinah atau “Piagam Nabi
Muhammad saw.” Perjanjian ini dibuat sebagai proklamasi lahirnya Negara Islam
yang selama zaman Makkah telah dibangun dalam hati kaum Muslimin. Karena
Piagam Madinah dibuat secara tertulis, secara historis piagam itu merupakan
“perjanjian me{syarakat” tertulis tertua di dunia.'® Piagam Madinah merupakan
landasan dasar sebuah konsep politik dan kenegaraan pertama di dunia Islam yang

mengatur tatanan sosial, ekonomi, politik dan kenegaraan, bahkan badan militerpun

% Akbar S. Ahmed, Rekonstruksi Sejarah Islam (Di Tengah Pluralitas Agama dan
Peradaban), (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003), 29.

% Asghar Ali Engineer, Devolusi Negara Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 45.

19 Abdul Qadir Djaelani, Negara Ideal Menurut Konsepsi Islam, (Surabaya: PT Bina llmu,
1995), 19.



43

masuk di dalamnya.'' Setelah Rasulullah wafat, pemerintahan dilanjutkan oleh para

sahabat Rasulullah.

Konsep negara Islam mengalami perubahan seiring berubahnya kondisi
sejarah. Di awal kemunculannya, negara Islam merupakan organisasi kolektif non-
represif di lingkungan Arabia yang semi-nomaden dan bersuku-suku. Namun,
dikemudian hari ia berubah menjadi negara feodal yang sangat represif. Ini bermula
ketika penaklukan demi penaklukan telah memindahkan pusat kekuasaan dari kota-
kota suci Arabia ke jantung wilayah feodalisme. Dalam situasi sejarah yang berubah
itu, dengan munculnya kekuatan-kekuatan produktif baru, komposisi sosial yang
lama juga mengalami perubahan menyolok, demikian pula dengan karakter negara.
Sistem pemilihan pada masa kekhalifahan awal telah diganti dengan jabatan raja yang
turun-temurun. Bahkan di masa selanjutnya, para Sultan yang merebut kekuasaan

dengan kekuatan bersenjata, mulai memegang kekuasaan riil.”

Dalam [;erkembangan selanjutnya, menurut Wahbah az-Zubhaili, seorang ahli
hukum Islam kontemporer dari Damaskus, Suriah, terdapat dua kriteria untuk
menentukan suatu negara adalah Darul Islam atau negara Islam. Pertama, suatu
negara bisa dikatakan negara Islam jika mayoritas rakyatnya beragama Islam.
Logikanya, jika mayoritas penduduknya beragama Islam, dalam sistem demokrasinya

negaranya akan dipimpin oleh seorang yang beragama Islam. Ia tidak menyebut

It 7zakki Fuad, Negara Islam atau Negara Nasional (Pemikiran Fundamentalis vs Liberal),

(Kediri: Jenggala Pustaka Utama, 2007), 4.
12 Asghar Ali Engineer, Devolusi, 142-143.



44

status hukum yang berlaku di negara tersebut. Kedua, suatu negara juga disebut
negara Islam jika hukum Islam di terapkan, sekalipun tidak semua warganya
beragama Islam. Contoh negara Islam dengan kriteria pertama di zaman sekarang
adalah Mesir, Turki dan Indonesia. Adapun contoh untuk kriteria kedua adalah Iran
dan Pakistan. Kedua bentuk kriteria inilah yang diakui sekarang oleh OKI (Organisasi
Konferensi Islam).'’ Seorang muslim hendaknya meyakini bahwa tidak ada sistem
ketatanegaraan yang lebih baik selain menjadikan Al-Quran dan As-Sunnah sebagai

landasan hukum bernegara melalui sistem khilafah islamiyah. 4
B. Dasar Negara dan Pemerintahan

Menurut ajaran Islam, bahwa manusia adalah “pemegang amanah Allah”
untuk mengurus kerajaan bumi, sedangkan negara dan kedaulatannya itu sendiri
adalah milik Allah, Negara yang demikian sifatnya, dibangun dengan nama dan
mandat Tuhan Esa untuk kesejahteraan umat manusia, jasmani dan rohani, dunia dan

akhirat. Karena itu “dua unsur utama Islam” menjadi dasarnya, yaitu:

1) Tauhid (Ke-Esa-an Allah)

2) Ukhuwah Islamiah (persaudaraan dalam Islam)

Kedua dasar ini tersimpul dalam ayat-ayat al-Qur’an yang tersebut di bawah

ini:

3 Nina M. Armando (et al), Ensiklopedi Islam (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005), 85.

4 Abu Abdul Fattah Ali Ben Haj & Muhammad lqbal, Negara Ideal Menurut Islam (Kajian
Teori Khilafah dalam Sistem Pemerintahan Modern), (Jakarta: Ladang Pustaka & Intimedia, 2001),
21.



45

“Bersatulah dalam ikatan tali Allah, jangan berpecah belah, kenangkan
sejenak nikmat Allah kepadamu di waktu kamu bermusuh-musuhan lantas
Allah menanamkan cinta kasih dalam hatimu, sehingga dengan kurnia Allah
itu kamu menjadi bersaudara kembali, dan ketika kamu berada di tepi jurang
neraka lantas Allah membebaskan daripadanya. Demikianlah caranya Allah
menjelaskan ayat-ayat-Nya, semoga kamu mendapat petunjuk, dan hendaklah
ada di antara kamu sekelompok umat yang mengajak manusia ke jalan
kebaikan dan menyuruh mereka berbuat ma’ruf serta mencegah mereka dari
berb:zsal mungkar, mereka itulah umat yang beruntung”. (Al Imran: 103-
104)

Kartosuwirjo menawarkan konsep kenegaraan Islam yang telah disusun dalam
berbagai refrensi selama proses perjuangannya di SI maupun Masjumi sampai
didirikannya DI/TII. Diantaranya tersebar dalam artikel surat kabar “Soeara PSII”,
surat kabar “Soeara MIAI’, “Sikap Hidjrah PSII 1 dan 27, “Haluan Politik Islam”,

“Pedoman Dharma Bakti”, dan “Daftar Oesaha Hidjrah™.

Sebagian besar brosurnya (Sikap Hidjrah PSII | dan 2) ditujukan pada
pembahasan arti dan maksud hijrah. Dibedahnya Al-Qur’an yang memuat kata hijrah
dan dijelaskan artinya dalam konteks yang relevan. Penafsiran dan pandangan
Kartosuwirjo tentang perubahan konsep pada konteks kolonial sangat teliti dan jauh
jangkauannya. Dengan mendasarkan diri pada Al-Qur’an dinyatakan hijrah sebagai
kewajiban “semua pria dan wanita, tua dan muda,” kecuali mereka yang lemah, dan
hijrah tidak boleh dihentikan “sebelum falah (keselamatan) dan fatah (kemenangan

atau pembukaan) tercapai.'®

'> A. Hasjmy, Dimana Letaknya Negara Islam, (Surabaya: Bina Ilmu, 1984), 51.
' Lihat “Sikap Hidjrah PSIP’ dalam Al-Chaidar, pengantar Pemikiran Politik Proklamator
S.M Kartosuwirjo (Jakarta: Darul Falah, 1999), 46.



46

Dalam brosurnya jilid 1, Kartosuwirjo membahas hubungan antara manusia
dan agama, begitu juga antara agama dan politik. Sejarah PSII antara tahun 1912-
1936 dia bagi dalam tiga tahap, tahap 1, zaman qualijah yaitu antara tahun 1912-
1923. Pada tahap ini perhatian partai kebanyakan ditujukan pada hal-hal duniawi.
Tahap yang kedua adalah zaman fi’biyah yaitu antara tahun 1923-1930, suatu zaman
peralihan, dan tahap ketiga adalah zaman i’tiqadiyah setelah tahun 1930. Pada tahap
ini manusia sadar akan kewajiban-kewajiban agamanya. Kartosuwirjo menyebutkan
syarat-syarat yang dipenuhi untuk menciptakan suatu dunia Islam yang murni. Dalam
dunia Islam manusia harus menjalankan perintah-perintah Allah dan Nabi-Nya secara

sunggu-sungguh dan benar.!’

Dalam jilid 11, Kartosuwirjo menjelaskan penafsiran arti-arti hijrah, yang bagi
PSII merupakan kewajiban dan yang behubungan dengan segala aspek kehidupan
manusia. Berbeda dengan non-kooperasi yang mempunyai arti yang lebih negatif,
Hijrah merupakan sikap yang positif, demikian Kartosuwirjo. Dia juga menentang
pendapat yang tersebar luas di Barat, bahwa jihad selalu harus berarti perjuangan
fisik. Dia membedakan dua macam jihad, yaitu jihad kecil (jihad ul asghar) untuk
melindungi agama terhadap musuh-musuh luar, dan jihad besar (jihad ul akbar) yang

ditujukan untuk memerangi musuh dalam dirinya manusia itu sendiri.'®

' Lihat “Sikap Hidjrah PSII jilid 1" dalam Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran., 46.
8 Lihat “Sikap Hidjrah PSII jilid 2" dalam Al-Chaidar, pengantar pemikiran, 46-47.



47

Pada sidang KPK-PSII bulan Maret 1940, keluar juga “Daftar Oesaha
Hidjrah PSIP yang disusun oleh Kartosuwirjo ketika dia masih menjabat sebagai
wakil ketua PSII. Daftar Oesaha Hidjrah PSII tersebut masih keluar dengan judul
aslinya dan dicetak oleh penerbitan yang didirikan oleh Kartosuwirjo di Malangbong,

yaitu “Poestaka Darul Islam.”

Dalam bab satu brosurnya, Kartosuwirjo membahas struktur masyarakat yang
menurut dia terdiri dari tiga macam masyarakat yang berbeda-beda dalam hukum dan
haluannya, dalam susunan dan aturannya dan dalam sikap dan pendiriannya, tetapi
hidup bersama-sama dalam satu negeri. Ketiga macam masyarakat tersebut adalah
masyarakat Hindia Belanda atau “masyarakat kejajahan” yang berkuasa, berikutnya
adalah masyarakat Indonesia yang belum mempunyai hukum maupun hak dan tidak
mempunyai pemerintahan sendiri, dan yang ketiga adalah masyarakat Islam atau
“Darul Islam.” Perbedaan antara masyarakat indonesia dan masyarakat Islam

menurut Kartosuwirjo adalah sebagai berikut:

“_.masjarakat kebangsaan Indonesia mengarahkan langkah dan sepak
terdjangnja ke djoeroesan Indonesia Raja, agar soepaja dapat berbakti kepada
Negeri Toempah darahnja, berbakti kepada Iboe Indonesia. Sebaliknja, kaoem
Moeslimin jang hidoep dalam masjarakat Islam atau Daroel Islam,”tidaklah
mereka ingin berbakti kepada Indonesia atau siapa poen djoega, melainkan
mereka hanja ingin berbakti kepada Allah jang Esa belaka”. Maksoed

toedjoeanja tiap-tiap Moeslim dan Moeslimah dapat melakoekan hoekoem-



48

hoekoem agama Allah (Islam), dengan seloeas-seloesnya, baik jang

berhoeboengan dengan sjahsijah maoepoen idjtima’ijah.” 19

Pada bab berikutnya, Kartosuwirjo menyebutkan alasan-alasan turunnya
“harkat derajat manusia atau bangsa”, yaitu karena “membelakangkan dan
membohongkan agama Allah”. Kartosuwirjo mengharapkan persatuan dunia Islam
dengan umatnya secara keseluruhan. Dan dia yakin, hanya dengan cara demikian
dapat tercipta suatu dunia baru atau “Darul Islam”. Program aksi Hijrah dia bagi
dalam bidang-bidang politik, sosial, ekonomi, ibadah dan satu bidang tentang mistik
Islam serta “ajaran Islam yang lainnya.” Dalam bagian tentang politik dia tanpa
memberi keterangan lebih lanjut hanya menyebut Politik Islam Nasional, Politik
Islam Internasional dan Politik Islam terhadap dunia non Islam. Selanjutnya

Kartosuwirjo menulis bahwa:*’

“kalaoe kita hidjrah dari Mekkah Indonesia ke Madinah Indoensia..., boekanla
sekali-kali kita haroes berpindah kampoeng dan negeri beralih daerah dan
wilayah, melainkan hanjalah di dalam sifat, thabi’at, amal, itigad dan lain-lain
scbagainya. Untuk mencapai Darul Islam yang sesempurna-sempurnanya,
tulis Kartosuwirjo selanjutnya, manusia harus melepaskan “sifat, thabi’'at dan
laku ke-Mekkah-an dan beralih kepada sifat, thabi’at dan laku ke-Madinah-

1

an.
Tentang perekonomian dia menerangkan, bahwa sistem perekonomian harus

berlandaskan pada solidaritas dan kolektivitasme. Harta yang berlebihan daripada

1 Lihat “Dafiar Oesaha Hidjrah” dalam Holk H. Dengel, Darul Islam dan Kartosuwirjo
(Angan-angan yang gagal), (Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 1995), 24.
27 ihat, “Daftar Oesaha Hidjrah” dalam Holk H. Dengel, Darul Islam, hal. 24-25.



49

keperluan masing-masing atau rumah tangga haruslah disetorkan ke dalam tempat
perbendaharaan umum seperti baitul mal yang kemudian akan digunakan untuk
membantu mereka yang berekonomi lemah. Dengan cara demikian tidak terdapat
penumpukan kekayaan yang berlebihan dan kemiskinan akan dapat diperangi.
Kartosuwirjo menulis bahwa, “Ini adalah gambaran doenia lIslam jang kita

inginkan. »21

Demikian Kartosuwirjo menjabarkan konsep negara Islam Indoensia melalui
brosur-brosur yang telah ia susun untuk menciptakan suatu negara bagi kaum

muslimin di zaman yang baru, zaman yang terang, karena sorotnya Nur Ilahi.

C. Konstitusi Negara Islam

1. Konstitusi Negara Madinah

Umat Islam memulal hidup bernegara Setelal Nabichijrale ke Yathrib;
yang kemudian berubah nama menjadi Madinah. Di Madinah untuk pertama
kali lahir satu komunitas Islam yang bebas dan merdeka di bawah pimpinan
Nabi. dan terdiri dari para pengikut Nabi yang datang dari Makkah
(Muhajirin) dan penduduk madinah yang telah memeluk Islam (Ansar). Tetapi
umat Islam pada masa itu bukan satu-satunya komunitas di Madinah. Di
antara penduduk Madinah terdapat juga komunitas-komunitas lain, yaitu

orang-orang Yahudi dan sisa suku-suku Arab yang belum mau menerima

2| ihat, “Daftar Oesaha Hidjrah” dalam Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 49.



50

Islam dan masih tetap memuja berhala. Dengan kata lain, umat Islam di

Madinah merupakan bagian dari suatu masyarakat majemuk.22

Tidak lama setelah hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad membuat
suatu piagam politik untuk mengatur kehidupan bersama di Madinah yang
dihuni oleh beberapa macam golongan. la memandang perlu meletakkan
aturan pokok tata kehidupan bersama di Madinah, agar terbentuk kesatuan
hidup di antara seluruh penghuninya. Kesatuan hidup yang baru dibentuk itu
dipimpin oleh Nabi Muhammad sendiri, dan menjadi negara yang berdaulat.
Dengan demikian, di Madinah Nabi Muhammad bukan lagi hanya menjadi
Rasul Allah, tetapi juga menjadi Kepala Ncgara.z"' Perjanjian (kesepakatan)
inilah yang dinamai dengan Piagam Madinah. Piagam Madinah merupakan
sebuah kesepakatan hidup bersama secara damai. Perjanjian Madinah ini
mengatur kelompok yang tingal di Madinah pada masa Nabi Muhammad

SAW, baik muslim, nonmuslim, maupun kaum lain.2*

Inisiatif dan usaha Nabi Muhammad untuk mengorganisir dan
mempersatukan pengikutnya dan golongan lain, menjadi suatu masyarakat
yang teratur, berdiri sendiri, dan berdaulat yang akhirnya menjadi suatu

negara di bawah pimpinan beliau sendiri merupakan praktek siyasah, yakni

2 Munawir Sjadzali, /slam dan Tata Negara (Ajaran, Sejarah dan Pemikiran), (Jakarta: Ul
Press, 1990), 9-10.

% Ahmad Sukardja, Piagam Maadinah dan Undang-Undang Dasar 1945 (Kajian
Perbandingan Tentang Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk), (Jakarta: Ul Press,

1995), 2.
24 Nina M. Armando (et al.), Ensiklopedi Islam (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005), 304.



51

-

\;‘Q; i'J A .
proses dan kebijakan untuk mencapai tujuan. Masyarakat ini dibentuk

berdasarkan penjanjian tertulis yang disebut shahifah dan kitab.

Perjanjian tertulis itu oleh kebanyakan penulis dan peneliti sejarah
Islam serta pakar politik Islam disebut sebagai konstitusi negara [slam
pertama. Tetapi yang menarik di antara ketetapan di dalamnya tidak ada yang
menyebut tentang bentuk pemerintahan, struktur kekuasaan, dan perangkat-
perangkat pemerintahan sebagai lazimnya suatu konstitusi, namun para pakar
sejarah menyebutnya sebagai suatu konstitusi. % Para ahli dalam menilai dan
berpendapat tentang naskah penting yang ditinggalkan oleh Nabi Muhammad
itu tidak sama. Tetapi di dalam suatu hal pendapat mereka bersamaan, ialah
naskah itu adalah suatu dokumen politik yag paling lengkap dan paling tua

umurnya di dalam sejarah.”’

Dalam piagam itu dirumuskan prinsip-prinsip dan dasar-dasar tata
kehidupan bermasyarakat, kelompok-kelompok sosial Madinah, jaminan hak,
dan ketetapan kewajiban.?'8 Prinsip-prinsip yang dimaksud adalah persamaan,
kebebasan beragama, tolong-menolong dan membela yang teraniaya,

musyawarah, persamaan hak dan kewajiban, hidup bertetangga, pertahanan

2 J. Suyuthi Pulungan, Prinsip-Prinsip Pemerintahan dalam Piagam Madinah Ditinjau dari

Pandangan al-Qur an, (Jakarta: Rajawali Pers, 1996), 5.

26 11
Ibid., 8.
7 7ainal Abidin Ahmad, Piagam Nabi Muhammad SAW: Konstitusi Negara Tertulis yang

Pertama di Dunia, (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 51.

* J. Suyuthi Pulungan, Prinsip-Prinsip Pemerintahan, 5.



52

dan perdamaian, amar ma’ruf dan nahi munkar, ketakwaan dan kepemimpinan

yang terangkum dalam butir-butir piagam yang terdiri dari 47 pasal.29

Sebagai kepala negara, Nabi telah melaksakan tugas-tugasnya, yaitu
beliau membuat undang-undang dalam bentuk tertulis, mempersatukan
penduduk Madinah untuk mencegah konflik-konflik diantara mereka agar
terjamin ketertiban intern, menjamin kebebasan bagi semua golongan,
mengatur militer, dan memimpin peperangan, melaksanakan hukuman bagi
pelanggar hukum, mengirm surat-surat kepada para penguasa Jazirah Arab,
mengadakan perjanjian damai dengan tetangga agar terjamin keamanan
ekstern, mengelola pajak dan zakat serta larangan riba di bidang ekonomi dan
perdagangan untuk menjembatani jurang pemisah antara golongan kaya dan
miskin, membudayakan musyawarah, menjadi hakam (arbiter) dalam
menyelesaikan perbedaan pendapat dan perselisihan, dan menunjuk para
sahabat untuk menjadi hakim di daerah-daerah luar Madinah serta

mendelegasikan tugas-tugas kepada para sahabat.’®

Dalam Piagam Madinah Nabi menetapkan agar orang-orang mukmin
bersatu dan saling membela satu sama lain dalam menegakkan Islam bila ada
orang lain yang merintangi seorang mukmin yang berjuang di jalan Allah.

Ketetapan itu bisa dikaitkan dengan latar belakang pengalaman Nabi dan

? Ibid., 9.
3 1bid., 76.



53

pengikutnya sebelum perang Badar yang selalu mendapat perlawan keras dari

orang-orang musyrik.3 ‘

Jika ditelusuri, kemunculan Piagam Madinah, bukanlah hasil
pemikiran manusia belaka, melainkan terinspirasi dari pesan-pesan al-Qur’an.
Misalkan tentang musyawarah yang terdapat dalam surat Ali Imran: 159,
ketaatan terhadap pemimpin yang terdapat pada surat al-Nisaa: 59, dan
sebagainya. Maka wajar jika salah satu butir Piagam menunjukkan bahwa

kekuasaan tertinggi dalam menentukan hukum adalah Allah dan Rasulnya.

Abdul Husein Sya’ban dalam Figh al-Tasamuh fi al-Fikr al-'Arabi al-
Islami: al-Tsaqafah wa al-Daulah, menegaskan bahwa Piagam Madinah
puncak dari toleransi dalam [slam. Piagam tersebut disebut puncak toleransi
bukan . hanya, sekedar berupa naskah perjanjian, tetapi & karena . sudah
diterjemahkan dalam dokumen politik, terutama melalui sebuah konstitusi
Madinah. Bahkan, menurut Husein Sya’ban, sikap yang diambil Nabi
merupakan kelanjutan kesepakatan perdamaian yang sudah dilaksanakan di
Mekah, yang dikenal dengan Hilf al-Fudhul. Kesepakatan itu dikeluarkan
pada abad ke-6 M, atau sekitar tahun 590-an, yang berisi perihal pentingnya
menolak berbagai macam bentuk penindasan dan kezaliman, menegakkan
persamaan bagi orang-orang Mekah dan mereka yang datang ke kota suci,

menegakkan kebenaran dan membela hak-hak orang yang dizalimi, menjaga

1 Ibid., 88.



54

hak hidup setiap orang dan menjadikan lembaga elit Mekah sebagai rujukan
untuk mengatasi kezaliman. Dapat dipahami, bahwa Piagam Madinah pada
hakikatnya merupakan sebuah kelanjutan dari kesepakatan yang dibuat pada
masa Mekah, yang mana kesepakatan tersebut mengalami kemandegan,
karena orang-orang Quraisy yang merupakan kelompok mayoritas kerapkali

melanggar kesepakatan tersebut.*?

Semasa hidupnya Nabi Muhammad kerapkali melakukan perjanjian
dan kesepakatan serupa. Hal tersebut dilakukan untuk membangun
kesepahaman diantara berbagai individu dan kelompok. Di samping itu,
dalam rangka membangun pentingnya kesadaran kolektif dalam membangun
sebuah tatanan masyarakat. Semakin besar tanggung jawab kolektif dari setiap
individu yang berada dalam sebuah masyarakat, maka hal tersebut akan
memberikan makna yang sangat berarti untuk mewujudkan cita-cita dalam

membangun masyarakat yang maju dan berperadaban.

Melihat dari isi Piagam Madinah, dapat diketahui, bahwa Nabi
Muhammad dalam kebijakan beliau yang besar menunjukkan semangat
demokrasi yang luar biasa jauh dari kecenderungan otoriter, Rasulullah
menyusun perjanjian tersebut berdasarkan prinsip-prinsip kontrak sosial,

berdasarkan persetujuan dari semua orang yang akan terpengaruh oleh

32 7uhairi Misrawi, MADINAH: Kota Suci, Piagam Madinah, dan Teladan Muhammad SAW,
(Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2009), 295-296.



55

pelaksanaannya itu sendiri. Piagam Madinah juga mampu mengubah
eksistensi orang-orang mukmin dan masyarakat lainnya dari sekedar
kumpulan manusia menjadi masyarakat politik, yaitu suatu masyarakat yang
memiliki kedaulatan dan otoritas politik di wilayah Madinah sebagai tempat
mereka hidup bersama, bekerja sama dalam kebaikan atas dasar kesadaran
sosial mereka, yang bebas dari pengaruh dan penguasaan masyarakat lain dan
mampu mewujudkan kehendak mereka sendiri, tetapi tetap berdasarkan al-

Qur’an.

Secara keseluruhan, apa yang dituangkan di Piagam Madinah adalah
penjabaran prinsip-prinsip kemasyarakatan yang diajarkan al-Qur’an,
sekalipun pada waktu itu wahyu belum rampung diturunkan. Dengan kata
lain, Piagam Madinah adalah pembumian ajaran al-Qur’an dalam bidang
sosio-kultural dan sosio-politik. Tujuan ideal yang hendak dicapai adalah
terciptanya suatu tata sosio-politik yang ditegakkan di atas landasan moral
iman, tetapi dengan menjamin hak kebebasan setiap golongan untuk
mengembangkan pola-pola budaya yang mereka pilih sesuai dengan

keyakinan mereka.>

33 Ahmad Syafi’i ma’arif, Islam dan Politik: Teori Belah Bambu (Masa Demokrasi Terpimpin
1959-1965), (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), 151.



56

2. Konstitusi Negara Islam Menurut Al-Mawardi

Nama lengkap ilmuwan Islam ini adalah Abu Hasan Ali bin Habib al-
Mawardi al-Bashri, ia lahir di Basrah pada tahun 370 H dan meninggal pada
tahun 450 H. Dia seorang pemikir Islam yang terkenal, tokoh terkemuka
mazhab Syafi’i, dan pejabat tinggi yang besar pengaruhnya dalam
pemerintahan Abbasiyah. Setelah berpindah-pindah dari satu kota ke kota
yang lain sebagai hakim, akhirnya dia kembali dan menetap di Baghdad, dan
mendapat kedudukan yang terhormat pada pemerintahan Khalifah Qadir.>* Al
Mawardi termasuk penulis yang produktif. Cukup banyak karya tulisnya
dalam berbagai cabang ilmu, dari ilmu bahasa sampai sastra, tafsir, figh dan

ketatanegaraan.

Sebuah unegarz: . [slamy i imenurutnya, dinilai : baik. apahila memenuhi
beberapa persyaratan sebagai berikut: (1) keyakinan agama berfungsi sebagai
kekuatan moral yang mampu mengendalikan keinginan dan hawa nafsu
manusia; (2) penguasanya kharismatik, berwibawa, dan dapat diteladani; (3)
keadilan merata; (4) keamanan kuat dan terjamin; dan (5) kesuburan tanahnya
dapat menjamin kebutuhan pangan warga negara. Dalam rangka terwujudnya
negara ideal seperti itulah al Mawardi menyusun karya monumental, yang

mengambil bentuk “konstitusi umum” bagi sebuah negara. 33

3 Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, 58.
35 Nina M. Armando (et al.), Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005), 3.



57

Buku yang terkenal itu adalah Al-4 hkam Al-Sulthaniyah, buku tersebut
sudah berkali-kali dicetak di Mesir dan telah disalin ke dalam banyak bahasa.
Buku ix}i sedemikian lengkap dan dapat dikatakan sebagai “konstitusi umum”
untuk negara, berisikan pokok-pokok kenegaraan seperti tentang jabatan -
khalifah dan syarat-syarat bagi mereka yang dapat diangkat sebagai pemimpin
atau kepéla negara dan para pembantunya, baik di pemerintah pusat, maupun
di daerah.® Dalam teorinya, al Mawardi menekankan pada pentingnya
kepemimpinan umat (imamah), posisi khalifah sebagai imam, serta kewajiban
dan fungsi imam. Sentralitas imam dalam pemerintahan menjadi perhatian
utama, bukan pada bagaimana proses pembentukan negara berlangsung dan

bagaimana peran atau sumbangan Islam dalam proses tersebut.’’

Al Mawardi memandang Imamah sebagai sebuah lembaga politik
yang masih sentral dan penting dalam negara. Hal ini tanpak dalam
pendahuluan kitabnya al Ahkam al Sultaniyah, “Sesungguhnya imam
(khalifah) itu di proyeksikan untuk mengambil alih peran kenabian dalam
menjaga agama dan mengatur dunia.’® Pernyataan ini mengandung arti bahwa
seorang imam adalah pimpinan agama di satu pihak dan pemimpin politik di
pihak lain. Sifat kepemimpinan ini pula yang tampak dalam diri Nabi

Muhammad SAW. la menjadi Rasul Allah di satu pihak dan sebagai

* Ibid., 59.

Y Abdul Aziz, Chiefdom Madinah: Salah Paham Negara Madinah, (Jakarta: Pustaka
Alvabet, 2011), 16.

3 Imam Al Mawardi, Al Ahkam Al Sulthaniyah: Hukum-Hukum Penyelenggaraan Negara
dalam Syariat Islam, terj. Fadli Bahri, (Jakarta: Darul Falah, 2006), 1.



58

pemimpin negara di pihak lain. Demikia juga dengan para Khulafaurrasyidin
mereka memegang kekuasaan kepemimpinan agama dan kepemimpinan

politik sekaligus.

Kata imam sendiri merupakan turunan dari kata amma amma yang
berarti “menjadi ikutan”. Kata imam berarti “pemimpin atau contoh yang
harus diikuti”, atau “mendahului, memimpin.” Orang yang menjadi pemimpin
harus selalu di depan untuk diteladani sebagai contoh dan ikutan. Kedudukan
imam sama dengan khalifah, yaitu pengganti Rasul sebagai pemelihara agama

dan penanggung jawab urusan umat.*®

Manusia merupakan makhluk sosial sekaigus makhluk politik yang
selalu membutuhkan kehadiran manusia lainnya dalam mencapai
kesejahteraan . hidupnya.  Mereka = hidup  berkelompok dan membentuk
masyarakat. Dan agar terjalin keharmonisan hubungan di antara mereka, maka
harus dibuat suatu peraturan yang harus dipatuhi oleh seluruh anggota
kelompok, dan mereka harus memilih pemimpin untuk mengatur dan

melaksanakan peraturan tersebut.

Jika imamah (kepemimpinan) telah diketahui sebagai hal yang wajib
menurut syari’at, maka status wajibnya imamah (kepemimpinan) adalah

fardhu kifayah seperti jihat, dan mencari ilmu. Artinya jika imamah

' J Suyuthi Pulungan, Figh Sivasah: Ajaran. Sejarah dan Pemikiran, (Jakarta: PT Raia
Grafindo Persada, 1997), 59.



59

(kepemimpinan) telah dijalankan oleh orang yang berhak menjalankannya,

maka imamah (kepemimpinan) telah gugur dari orang lain.*

Menurut al Mawardi, untuk pemilihan atau seleksi diperlukan dua hal.
Pertama, Ahl al-Ikhtiar atau mereka yang berwenang untuk memilih imam

bagi umat. Mereka harus memenuhi tiga syarat:

1) Memiliki sikap adil.

2) Memiliki ilmu pengetahuan yang memungkinkan mereka
mengetahui siapa yang memenuhi syarat untuk diangkat
menjadi imam.

3) Memiliki wawasan yang luas dan kearifan yang
memungkinkan mereka memilih siapa yang paling tepat untuk
menjadi _imam, dan paling mampu mengelola kepentingan
umat di antara mereka yang mem§nuhi syarat untuk jabatan

.. 4l
1fu.

Kedua, Ahl al-Imamah, atau mereka yang berhak mengisi jabatan

imam. Mereka harus memiliki tujuh syarat:

1) Sikap adil dengan segala persyaratannya.
2) Ilmu pengetehuan yang memadai untuk ijtihad terhadap kasus-

kasus dan hukum-hukum.

“ Ibid., 2.
4" Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, 63.



60

3) Sehat inderawi (telinga, mata, dan mulut) agar ia mampu
menangani langsung permasalahan yang telah diketahuinya.

4) Sehat organ tubuh dari cacat yang menghalanginya bertindak
dengan sempurna dan cepat.

5) Wawasan yang memadai untuk mengatur kehidupan rakyat dan
mengelola kepentingan umum.

6) Keberanian yang memadai yang membuatnya mampu
melindungi rakyat, dan melawan musuh.

7) Keturunan Quraisy.42

Jabatan imamah (kepemimpinan) dapat dianggap sah dengan dua cara
yaitu, pertama, pemilihan oleh ahlu al-aqdi wa al-hal (mereka yang
berwenang mengikat dan melepaskan) yakni para ulama, cendekiawan dan
pemuka masyarakat. Kedua, penunjukan oleh imam sebelumnya.* Para ulama
berbeda pendapat mengenai jumlah keanggotaan ahlu al-agdi wa al-hal

sehingga pengangkatan imam oleh mereka dianggap sah.

Pertama, sekelompok ulama berpendapat, bahwa pemilihan imam
tidak sah kecuali dengan dihadiri seluruh anggota ahlu al-aqdi wa al-hal dari
setiap daerah, agar imam yang mereka angkat diterima oleh seluruh lapisan

dan mereka semua tunduk kepada imamah (kepemimpinannya). Kedua,

2 Imam Al Mawardi, A/ Ahkam Al Sulthaniyah, 3-4.
> Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara, 64.



61

kelompok figaha’ dan para teolog di Basrah berpendapat, bahwa minimal
lembaga yang memilih imam yaitu ahlu al-aqdi wa al-hal beranggotakan lima
orang, dan salah satu dari mereka diangkat menjadi imam dengan persetujuan
empat orang lainnya. Dasar pendirian kelompok ini adalah dahulu Abu Bakar
diangkat menjadi khalifah pertama melalui pemilihan oleh lima orang, dan
Umar bin Khattab telah membentuk “dewan formatur” yang terdiri dari enam
orang untuk memilih seorang diantara mereka sebagai khalifah penggantinya

dengan persetujuan lima anggota yang lain.*

Ketiga, kelompok ulama Kufah berpendapat, bahwa ahlu al-aqdi wa
al-hal dianggap sah dengan tiga orang. Salah seorang dari ketiganya ditunjuk
sebagai imam (khalifah) dengan persetujuan dua anggota yang lain. Jadi salah
seorang dari mereka menjadi imam, dan dua orang lainnya menjadi saksi
sebagaimana akad nikah dianggap sah dengan dihadiri satu orang wali dan
dua orang saksi. Keempat, kelompok lain berpendapat, bahwa ahlu al-aqdi wa
al-hal dianggap sah sekalipun dilakukan oleh seorang saja. Alasan yang
dikemukakan karena dahulu Ali bin Abu Thalib diangkat oleh Abbas, paman
Nabi, ia berkata kepada Ali: “Ulurkan tanganmu, aku membaiatmu”, melihat

apa yang dilakukan oleh Abbas, orang yang hadir serentak memberi baiat

“ Imam Al Mawardi, A/ Ahkam Al Sulthaniyah, 5.



62

kepada Ali¥® Dalam hal ini al Mawardi tidak menyebutkan posisinya,

pendapat mana yang didukungnya.

Menurut al Mawardi, salah satu tugas penting dari anggota lembaga
pemilih (ahlu al-aqdi wa al-hal) adalah mengadakan penelitian terdahulu
terhadap calon kepala negara apakah ia telah memenuhi persyaratan. Jika ia
bersedia menjadi imam, maka segera di baiat, dengan pembaiatan tersebut
maka ia resmi menjadi imam (khalifah) yang sah, kemudian seluruh umat
harus membaiatnya dan taat kepadanya. Namun jika ia menolak dijadikan
imam, maka ia tidak boleh dipaksa untuk menerima jabatan imam, karena
imamah adalah akad atas dasar kerelaan, dan tidak boleh ada unsur paksaan di
dalamnya. Dan jika ada diantara pemilih yang tidak setuju kepada pemimpin
terpilih, maka jabatan imamah diberikan kepada orang lain yang layak

: 4
menerimanya.*®

Pendapat al Mawardi di atas menunjukkan bahwa proses
pengangkatan kepala negara merupakan persetujuan dari kedua belah pihak,
merupakan hubungan kontrak sosial atau perjanjian antara yang memilih dan
yang dipilih atas dasar suka rela. Konsekuensinya kedua belah pihak
mempunyai kewajiban dan hak secara timbal balik. Oleh karenanya maka

imam, selain berhak untuk ditaati oleh rakyat dan untuk menuntut loyalitas

* Ibid., 5-6.
“ Ibid., 6.



63

penuh dari mereka, ia sebaliknya mempunyai kewajiban-kewajiban yang
harus dipenuhi terhadap rakyatnya. Menurut al Mawardi ada sepuluh tugas

yang harus dilakukan oleh imam, yaitu:

1. Melindungi keutuhan agama sesuai dengan prinsip-prinsipnya
yang ditetapkan dan ijma’ generasi salaf. Jika muncul pembuat
bid’ah, atau orang sesat yang membuat syubhat tentang agama, ia
menjelaskan  hujjah  kepadanya, menerangkan yang benar
kepadanya, dan menindaknya sesuai dengan hak-hak dan hukum
yang berlaku, agar agama tetap terlindungi dari segala
penyimpangan dan umat terlindungi dari usaha penyesatan.

2. Menerapkan hukum kepada dua pihak yang beperkara, dan
menghentikan perseteruan di antara dua pihak yang berselisih, agar
keadilan menyebar secara merata, orang yang zalim tidak berlaku
semena-mena, dan orang teraniaya tidak merasa lemah.

3. Melindungi wilayah negara dan tempat-tempat suci, agar manusia
dapat leluasa bekerja, dan bepergian ketempat mana pun dengan
aman dari gangguan terhadap jiwa dan harta.

4. Menegakkan hukum pidana, agar perkara yang dilarang Allah
tidak dilanggar dan hak setiap hamba-Nya tidak di rusak.

5. Melindungi negara dari serangan musuh, dengan cara membuat

benteng pertahanan yang tangguh dan kuat.



64

6. Memerangi orang yang menentang Islam setelah sebelumnya ia di
dakwahi hingga ia masuk Islam, atau masuk dalam perlindungan
kaum Muslimin, agak hak Allah terealisir yaitu kemenangan-Nya
atas seluruh agama.

7. Mengambil fai (harta yang didapatkan kaum Muslimin tanpa
pertempuran) dan sedekah sesuai dengan yang diwajibkan syari’at
secara tekstual atau ijtihad tanpa rasa takut dan paksa.

8. Menenukan gaji, dan apa saja yangdiperlukan dalam Baitul Mal
(kas negara) tanpa berlebih lebihan, kemudian mengeluarkannya
tepat pada waktunya, tidak mempercepat atau menunda
pengeluarannya.

9. Mengangkat orang-orang terlatih untuk menjalankan tugas-tugas,
dand orarg-crangdyang jujur antuk mengurusi masalah keuangan,
agar tugas-tugas ini dikerjakan oleh orang-orang yang ahli, dan
keuangan dipegang oleh orang-orang yang jujur.

10. Terjun langsung menangani segala persoalan, dan menginspeksi
keadaan, agar ia sendiri yang memimpin umat dan melindungi

4
agama.’

Tugas-tugas tersebut tidak boleh ia delegasikan kepada orang lain

dengan alasan sibuk, istirahat atau ibadah. Jika tugas-tugas tersebut ia

47 Ibid., 23-24



65

limpahkan kepada orang lain, sungguh ia berkhianat kepada umat, dan menipu

penasihat.“

Apabila pemimpin telah melaksanakan dan menjamin hak-hak
rakyatnya, berarti pula ia telah melaksanakan hak-hak Allah. Jadi pelaksanaan
syari’at dan terwujudnya kemaslahatan rakyat menjadi tujuan utama
penyelenggaraan pemerintahan. Artinya kekuasaan politik adalah alat untuk
melaksanakan seperangkat hukum yang disyari’atkan oleh Allah dan alat
untuk mewujudkan kemaslahatan rakyalt.49 Jika pemimpin telah memenuhi
hak-hak rakyat dan telah melaksanakan kewajiban-kewajibannya kepada
rakyat, maka ia mempunyai dua hak atas umat (rakyat). Perfama, rakyat taat
kepadanya. Kedua, menolongnya selama ia tidak berubah. Dua hal yang
mengubah kondite dirinya dan karena dua hal tersebut, ia harus mundur dari

imamah (kepemimpinan).

1. Cacat dalam keadilannya.

2. Cacat tubuh.”®

Adapun cacat dalam keadilannya adalah ia berbuat salah dan fasiq,
keluar dari jalan yang benar, perbuatan dan keyakinannya bercampur dengan

hal-hal tercela dan mungkar lantaran ia menuruti hawa nafsunya.

* Ibid., 25
) Suyuthi Pulungan, Figh Siyasah, 262.
59 imam Al Mawardi, Al Ahkam Al Sulthaniyah, 26.



66

Adapun yang dimaksud dengan cacat tubuh adalah sesuatu yang
menimpa fisiknya dan membuatnya tidak mampu lagi menjalankan roda

pemerintahan, yaitu:
1. Kehilangan panca indra.

Kelihangan panca indra yang dimaksud adalah hilangnya
ingatan dan hilangnya penglihatan, yang menghalangi seseorang untuk

bisa diangkat menjadi imamah (pemimpin).
2. Kehilangan organ-organ tubuh lainnya.

Hilangnya organ tubuh yang menghalangi seseorang untuk
menjadi imam adalah hilangnya organ tubuh yang menyebabkan
seseorang hanya mampu mengerjakan sebagian pekerjaan, seperti
hilangnya salah satu tangan atau salah satu kaki. Dalam kondisi seperti
itu, ia tidak sah diangkat menjadi pemimpin, karena ia tidak mampu

bertindak dengan sempurna.”’

3. Kehilangan kebebasan untuk bertindak karena menjadi “tawanan”

pembantu-pembantunya atau menjadi tawanan musuh.>

Jika kepala negara yang fasik kemabli bersikap adil, maka ia tidak

boleh melaksanakan jabatannya kecuali dengan kontrak sosial yang baru.

31 1bid., 31.
52 Ibid., 33.



67

Artinya kepala negara yang fasik harus disingkirka dan tidak lagi sah
menduduki jabatan itu.>® Jika kepala negara berada dalam tawanan, ﬁaka
seluruh umat wajib membebaskannya, karena diantara hak imam adalah
mendapatkan pertolongan. Ia tetap menjadi imam selagi masih ada harapan ia
bisa dibebaskan, dan ada jaminan ia bisa dilepaskan, dengan perang atau
tebusan. Tetapi jika upaya pembebasan menemui jalan buntu maka ia harus di
copot dari jabatannya, kemudian dewan pemilih mengangkat orang lain

sebagai iam baru bagi kaum muslimin.>
3. Konstitusi Negara Islam Kartosuwirjo

Kartosuwirjo sudah sejak tahun 20-an telah memperjuangkan ide
sebuah negara Islam dan pengertian Kartosuwirjo atas sebuah negara Islam
adalah isebuah, negara, yang, benar-benar menjalankan _svari’at dan hukum
Islam sesuai dengan ajaran Al-Qur’an dan sunah Nabi secara konsekuen dan
menyeluruh. Seperti yang telah Allah firmankan dalam Al-Quran: “Masuklah
kalian ke dalam agama Islam secara total menyeluruh, dan jangan kalian ikuti
langkah-langkah syetan”. (Qs. Al-Baqarah, 2:208). Maksud total menyeluruh
(kaffah) itu ialah dalam seluruh lapangan dan sektor kehidupan masyarakat

dan negara, umat Islam harus Islami atau berdasarkan Islam. Baik dari segi

53 J Suyuthi Pulungan, Figh Siyasah, 263.
54 Imam Al Mawardi, A/ Ahkam Al Sulthaniyah, 33-34.



68

Politik, ekonomi, kultural, pendidikan, kebudayaan dan lain lain, seluruhnya

harus Islami atau berdasarkan [slam.

Kartosuwirjo menguraikan struktur politik negara Islam Indonesia
dalam konstitusi Qanun Asasi, yang dirancang pada tahun 1948. Qanun Asasi
tersebut diawali oleh sebuah penjelasan singkat yang terdiri atas 10 pokok,
antara lain disebutkan bahwa Negara Islam Indonesia tumbuh di masa perang,
di tengah-tengah revolusi Nasional dan selama perang suci berjalan terus,
Negara Islam Indonesia merupakan Negara Islam di masa perang atau “Darul
Islam fi Waqtil Harbi”. Hukum yang berlaku di Negara Islam Indonesia
adalah hukum Islam di masa perang. Perjuangan kemerdekaan yang telah
berlangsung dinyatakan sudah kandas. dan umat Islam Indonesia akan
meneruskan revolusi Indonesia dan telah mendirikan sebuah Negara Islam

yang berdaulat, yaitu sebuah “Kerajaan Allah di dunia”. *°

Menurut pasal 1 konstitusi negara Islam Indonesia, negara yang
diproklamirkan Kartosuwirjo adalah sebuah republik (Jumhuriyah). Dalam
republik ini negara menjamin berlakunya syari’at Islam dan akan memberi
keleluasaan bagi pemeluk agama lain untuk melakukan ibadahnya. Dasar
hukum yang berlaku di Negara Islam Indonesia adalah hukum Islam dan
hukum yang tertinggi adalah Al-Qur’an dan Hadith Nabi. Instansi tertinggi

negara itu adalah Majlis Syuro, tetapi dalam keadaan genting hak tersebut

% Holk H. Dengel, Darul Islam, 112.



69

dapat dialihkan kepada Imam dan Dewan Imamah. Berdasarkan konstitusi ini,
semua kekuasaan terpusat di tangan Imam yang harus orang Indonesia asli
dan beragama Islam. Sesuai dengan itu semua kedudukan tinggi lainnya
hanya boleh diduduki oleh orang Islam.’® Berhubung tidak ada Parlemen,
semua peraturan Negara Islam Indonesia dikeluarkan oleh Komandemen
Tertinggi, yaitu Dewan Imamah yang dulu, dalam bentuk maklumat yang

ditandatangani oleh Imam.

Dari konstitusi tersebut dapat disimpulkan, bahwa Kartosuwirjo
mendirikan Negara Islam Indonesia mengikuti Negara Islam pertama yaitu
Negara Madinah yang di pimpin oleh Nabi Muhammad SAW. Hal tersebut

dapat dilihat dari Qanun Asasi yang telah di bentuk oleh Kartosuwirjo.

5 Ibid., 112.



BAB IV

PERAN KARTOSUWIRJO DALAM MENDIRIKAN NEGARA ISLAM

INDONESIA (1949-1962)

A. Perjuangan Kartosuwirjo Dalam Mempertahankan Kemerdekaan

Indonesia

Ketika situasi perang Asia Pasifik mulai memburuk bagi pihak Jepang,
meraka (Jepang) bersedia untuk memberi kepemilikan yang lebih besar bagi rakyat
indonesia untuk usaha-usaha perjuangannya. Orang Indonesia kini diperkenankan
membentuk organisasi bersenjata sendiri. Pertama, pada bulan Oktober 1943,
terbentuknya PETA (Pembela Tanah Air) dan kemudian, pada akhir 1944 dibentuklah
Hizbullah (Tentara Allah), dari Masyumi. Kedua, pada 7 September 1944, Perdana
Menteri Jepang-Koiso menjanjikan Indonesia “merdeka di kelak kemudian hari™. Daii
pada 1 Maret 1945 janji ini diulang, kali ini oleh panglima tertinggi Jepang, yang
sekaligus mengumumkan pembentukan “Panitia Penyelidik Persiapan Kemerdekaan.”
Berkat dibukanya kran kebebasan berupa konsesi dari pemerintah Jepang. Pada bulan
Februari 1945, berkumpul sukarelawan Hizbullah di tempat pendidikan mereka untuk
mendapatkan pendidikan dasar militer selama tiga bulan, setelah itu mereka
ditugaskan untuk kembali ke tempat masing-masing guna mengajarkan ilmunya
kepada anggota yang baru. Hal inilah yang sejak lama ditunggu oleh Kartosuwirjo,

bahwa rakyat Indonesia sangat berhak untuk menentukan nasib bangsanya sendiri.

70



71

Dia segera mengaktifkan kembali perguruan Suffah yang ada di Malangbong untuk

melatih para pemuda berupa latihan kemiliteran.'

Pada tanggal 15 Agustus 1945 Jepang menyerah tanpa syarat, dan dengan
demikian menghadapkan para pemimpin Indonesia pada suatu masalah yang berat.
Soekarno masih juga percaya dengan serangkaian kompromi politik ketimbang
mendekatkan dirinya padan rakyat. Hanya Kartosuwirjo sajalah yang
mensosialisasikan tentang konsep Indonesia merdeka secara Islam dikalangan
nasionalis Islam di tengah-tengah kekosongan politik dan kekuasaan. Sebenarnya,
sebelum hari-hari menjelang proklamasi Republik Indonesia tanggal 17 Agustus
1946, Kartosuwirjo telah lebih dulu menebar aroma deklarasi kemerdekaan Islam.
Kartosuwirjo mula-mula memproklamasikan Negara Islam pada 14 Agustus 1945,
tetapi kemudian memberikan dukungannya kepada Republik yang diproklamasikan
pada 17 Agustus 1945 oleh Soekarno dan Hatta.? Hal itu dilakukan oleh Kartosuwirjo
untuk menunggu saat yang paling tepat untuk menghimpun dukungan besar bagi
perjuangannya untuk mendirikan Negara Islam Indonesia. Kartosuwirjo
mempergunakan kebanyakan waktunya untuk kegiatan-kegiaan kemiliteran setempat

dan keterlibatan dalam politik partai Islam.

I Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara Islam Indonesia S.M.
Kartosoewirjo (Mengungkap Manipulasi Sejarah Darul Islam/DI-TII semasa Orde Lama dan Orde
Baru), (Jakarta: Darul Falah, 1999), 57.

2 karl D. Jackson, Kewibawaan Tradisional, Islam dan Pemberontakan, (Kasus Darul Islam
Jawa Barat), (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1990), 18.



72

Awal bulan Oktober 1945 Kartosuwirjo turut dalam pembicaraan antara
anggota-anggota Masyumi di Surabaya, tentang rencana untuk mengubah Masyumi
menjadi sebuah partai politik. Yang hadir pada pembicaraan ini selain Kartosuwirjo
juga Wahid Hasyim dan Moh. Natsir. Ketika tidak dapat dicapai kata sepakat tentang
nama yang baru untuk partai itu, maka partai Masyumi didirikan sebagai sebuah
partai pilitik yang paru pada tanggal 7-11-1945 di Yogyakarta dengan nama yang
lama.’ Masyumi yang baru ini dimaksudkan agar menjadi partai politik kesatuan bagi
semua Muslim, tanpa membedakan latar belakang agama, sosial, pendidikan dan

ekonomi.*

Partai politik Islam baru tersebut yang diketuai oleh Hasyim Asy’ari
mengadakan kongres pertama kali di Yogyakarta, pada kongres tersebut ditetapkan
bahwa di samping Hizbullah, yaitu sebuah laskar Islam yang masih tetap berdiri,
dibentuk lagi sebuah laskar yang dinamakan Sabilillah. Berbada dengan Hizbullah
yang anggotanya masih sangat muda, anggota Sabilillah terdiri dari generasi yang
lebih tua. Keputusan lainnya adalah, bahwa umat Islam harus dipersiapkan untuk
menjalankan jihad. Dalam programnya, Masyumi merumuskan tujuannya, yaitu
untuk menciptakan sebuah negara hukum berdasarkan ajaran agama Islam.’
Kemudian anggota Masyumi mendirikan kantor-kantor cabang partai tersebut mulai

dari tingkat provinsi hingga ke bawah yaitu tingkat desa. Karena itu Kartosuwirjo

3 Holk H. Dengel, Darul Islam, 54.
* C. Van Dijk, Darul Islam, 72.
3 Holk H. Dengel, Darul Islam, 55.



73

mengadakan perjalanan ke Jawa Barat untuk mempersiapkan pendirian kator pusat
Masyumi di daerah Priangan. Kantor pusat ini mula-mula dipimpin oleh K.

Zainuddin tetapi pada akhir tahun itu badan pengurus dibubarkan.

Pada bulan juni 1946, Masyumi daerah Priangan mengadakan konferensi di
kota Garut, untuk memilih pengurus yang baru. Dalam konferensi tersebut
Kartosuwirjo menunjuk K. H. Muchtar sebagai ketua umum dan dia sendiri menjadi
wakil ketua. Sanusi Partawijaya menjadi sekretaris badan pengurus, Isa Anshari dan
K. H. Toha memimpin bidang ekonomi, Kamran sebagai pemimpin Sabilillah. Dalam
konferensi tersebut Kartosuwirjo menyampaikan pidato tentang haluan politik Islam
yang berisi pertanyaan mengenai siapa yang akan berkuasa di Indonesia. Dengan
memahamkan dirinya kepada ajaran Islam yang hanif, Kartosuwirjo menganjurkan
persatuan dalam cita-cita perjuangan. la memperingatkan para pendengarnya yang
sekaligus merupakan pendukungnya, bahwa konflik antara sesama bangsa Indonesia
hanyalah akan menguntungkan Belanda, dan ia mendesak menghentikan perbedaan-
perbedaan ideologi. Segera setelah tercapai kemerdekaan penuh, perbedaan-

perbedaan ini dapat dicari penyelesaiannya secara demokratis, menurut kedaulatan

rakyat.®

Sementara itu di /nstitut Suffah yang berada di Malangbong sampai saat itu
laskar Hizbullah mendapatkan latihan kemiliteran dari Ateng Jaelani, seorang perwira

PETA yang dahulu. Dengan perhitungan politiknya, Kartosuwirjo meramalkan akan

¢ Al- Chaidar, Pengantar Pemikiran, 66.



74

terjadi perjuangan bersenjata. Karena itu Kartosuwirjo bolak-balik antara Yogyakarta

dan Jawa Barat untuk meyakinkan masyarakat akan kemungkinan meletusnya perang.

Tidak lama setelah PETA, Heiho, dan Seinendan dan kesatuan Indonesia yang
lainnya dilucuti dan dibubarkan oleh Jepang, pemimpin-pemimpin organisasi tersebut
selain mendirikan BKR (Badan Keamanan Rakyat) juga mendirikan berbagai laskar
atau Badan Perjuangan dengan bermacam-macam ikatan etnis, politik dan
keagamaan. Dengan demikian, di daerah Bandung dan Priangan saja terbentuk 18
laskar besar. Tetapi terdapat masalah yang dihadapi oleh laskar-laskar itu adalah
kurangnya pengadaan senjata, karena di daerah Bandung, rakyat kurang berhasil
dalam merampas senjata dari tentara Jepang. Untuk mencapai koordinasi yang lebih
baik dari laskar-laskar tersebut, maka pada tanggal 15 September 1946 di dirikan di
Bandung Markas Daerah Pertahanan Priangan (MDPP). Dengan anggotanya para
Hizbullah di bawah pimpinan Zainal Abidin, Kadar Solihat, dan Kamran, juga laskar
Sabilillah di bawah pimpinan politikus Masyumi diantaranya Isa Anshari, Ajengan
Toha, Kiai Jusuf Taujiri, yang dulu bersama-sama dengan Kartosuwirjo mendirikan

KPK-PSIL’

Pada bulan Februari dan Maret 1947 di Malang, Kartosuwirjo ditunjuk
sebagai salah seorang dari lima anggota Masyumi dalam komite eksekutif, yang
terdiri dari 47 anggota untuk mengikuti sidang KNIP (Komite Nasional Indonesia

Pusat). Dalam sidang tersebut dibahas apakah persetujuan Linggarjati yang telah

7 Ibid., 67.



75

ditandatangani oleh pemerintah Republik dan Belanda pada bulan Nopember 1946
akan disetujui atau tidak. Kepergian Kartosuwirjo disertai para pejuang Hizbullah
Jawa Barat, karena dalam rapat tersebut kemungkinan ada dua kubu yang bertarung
antara laskar sayap kiri (diwakili partai Pesindo (Pemuda Sosialis Indonesia)), yang
mengiginkan disetujui hasil perundingan tersebut dengan laskar Hizbullah (diwakili
partai Masyumi dan PNI), yang hampir semua wakilnya tidak menyetujui hasil
perundingan.8 Kartosuwirjo merupakan anggota Masyumi yang menolak perjanjian
Linggarjati tersebut tanpa kompromi. Karena, nampak jelas bahwa dengan di
setujuinya perjanjian Linggarjati maka akan sangat menguntungkan pihak Belanda
dalam usahanya untuk menjajah kembali Indonesia. Ketika anggota KNIP yang
menolak perjanjian Linggarjati diancam oleh partai Perindo, Sutomo (Bung Tomo)
meminta kepada Kartosuwirjo untuk mencegah pasukannya agar tidak menembaki
satuan-satuan Pesindo.” Pada tahun 1947 pérjuangan politik wmat islam® benar-benar
ditekan, karena kekuatan militer secara keseluruhan berada di tangan kelompok sayap

kiri, yaitu PKI dan kaum Sosialis."’

Hal tersebut di atas terbukti ketika Amir Syarifudin menjabat sebagai mentri
pertahanan dan dia mengharuskan setiap laki-laki yang berusia 15 tahun ke atas untuk
masuk ke dalam Inspektorat Perjuangan yang di koordinir kubu komunis, namun

usaha yang dilakukan oleh Amir Syarifudin ditentang oleh R. Oni selaku ketua

¥ Ibid., 67.
 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 39.
% Holk H. Dengel, Darul Islam, 59.



76

Sabilillah di daerah Priangan yang dilantik pada bulan April 1947, ia menilai bahwa

usaha-usaha yang dilakukan oleh Amir Syarifudin tersebut mempunyai tujuan untuk

' Dan alasan lain bahwa semua tentara

membuat umat Islam menjadi Sosialis.
Republik adalah anggota sayap kiri. Maka kemungkinan Sabilillah dan Hizbullah
diterima masuk TNI sangat tipis, dan di khawatirkan bahwa, TNI hanya akan

mengambil senjatanya saja dari kedua laskar tersebut, selanjutnya mereka segera

dipulangkan ketempat masing-masing. '

Sekitar bulan Mei 1947, pihak Belanda sudah memutuskan bahwa mereka
harus menyerang Republik secara langsung. Biaya pemeliharaan suatu pasukan
bersenjata sekitar 100.000 serdadu di Jawa, yang sebagian besar tidak aktif,
merupakan pemborosan keuangan yang serius yang tidak mungkin dipikul oleh
perekonomian negeri Belanda yang hancur karena perang. Apabila mereka ingin
mempertahankan pasukan ini, maka pihak Belanda memerlukan komoditas dari Jawa
(khususnya gula) dan Sumatera (khususnya minyak dan karet). Kalangan militer
Belanda merasa yakin bahwa kota-kota yang dikuasai pihak Republik dapat
ditaklukkan dala;m waktu dua minggu dan seluruh wilayah Republik dalam waktu

enam bulan."

" Ibid., 59.
12 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 67.
13 M. C. Ricklefs, Sejarah Indonesia Modern 1200-2008 (Jakarta: PT Serambi [lmu Semesta,

2008), 473.



77

Pada tanggal 21 Juni 1947, Belanda melanggar perjanjian Lingga.rjati14 yang
mengakui Republik sebagai penguasa de facto di Jawa, Madura dan Sumatera.
Belanda memang tidak akan pernah berniat untuk memenuhi perjanjian itu, mereka
hanya ingin membodohi pemerintah Republik agar belanda bisa mengulur waktu

guna untuk memperkuat pasukannya untuk menyerang Indonesia kembali.

Melihat aksi Belanda yang tidak mematuhi perjanjian Linggarjati membuat
Syahrir dengan terpaksa mengundurkan diri dari jabatannya sebagai perdana menteri
pada Juli 1947, karena sebelumnya dia sangat menyetujui perjanjian tersebut. Setelah
Agresi Militer 1 pada bulan juli, Amir Syarifudin menggantikan kedudukan Syahrir
sebagai perdana menteri yang sebelumnya ia menjabat sebagai menteri pertahanan.
Dalam kapasitasnya sebagai perdana menteri, dia menggaet anggota PSII untuk
duduk dalam kabinetnya, termasuk menawarkannya kepada Kartosuwirjo untuk turut
serta duduk dalam kabinetnya menjadi wakil menteri pertahanan kedua. Dan jawaban
Kartosuwirjo seperti yang dijelaskan dalam sepucuk suratnya kepada Soekarno dan
Amir Syarifudin, dia menolak kursi menteri karena “ia belum terlibat dalam PSII dan

masih merasa terikat kepada masyumi”."’

Kartosuwirjo menolak tawaran itu bukan semata-mata loyalitasnya kepada
Masyumi. Penolakan itu juga ditimbulkan oleh keinginannya untuk menarik diri dari

gelanggang politik pusat yang sudah keruh karena semakin menjadi-jadinya

' Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 39.
'* Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 68.



78

petualangan para politikus komunis, dan ketidak mampuan Soekarno dalam
mengatasi setiap masalah yang ditimbulkan Belanda. Akibat menyaksikan kondisi
politik yang tidak menguntungkan bagi bangsa Indonesia yang disebabkan berbagai
perjanjian yang diadakan antara pemerintah RI dengan Belanda, disamping itu
Kartosuwirjo tidak menyukai arah politik Amir Syarifudin yang sangat ke kiri-kirian.
Hal itu terlihat jelas dari sepak terjang Amir Syarifudin selama manggung di
percaturan politik nasional dengan menjadi perdana menteri merangkap menteri

pertahanan. e

Kecewa akibat politik Masyumi dewasa itu Kartosuwirjo pun kembali ke
Malangbong. Dia tetap menjabat sebagai sekretaris pertama partai, tetapi sekarang dia
diangkat pula sebagai wakilnya untuk Jawa Barat. Dalam jabatannya yang terakhir ini
dia mulai menyusun kembali pasukan gerilya Islam di daerah ini. Pada tahun 1947 ia
mendirikan Dewan Pertahanan Umat Islam di Garut dan Majelis Umat Islam
Indonesia di Tasikmalaya atas nama Masyumi. Kedua organisasi ini direncanakan
untuk memperdalam dan mengkoordinasikan perjuangan masyarakat [slam sctempat

untuk melawan Belanda.'’

Pada tanggal 20 juli 1947 tengah malam, pihak Belanda melancarkan “aksi
polisional” mereka yang pertama. Pasukan-pasukan bergerak dari Jakarta dan

Bandung untuk menduduki Jawa Barat (tidak termasuk Banten), serta dari Surabaya

% Ibid., 68.
' C. Van Dijk, Darul Islam, 74-75.



79

untuk menduduki Madura dan Ujung Timur. Gerakan-gerakan pasukan yang lebih
kecil mengamankan wilayah Semarang. Dengan demikian, Belanda menguasai semua
pelabuhan di Jawa. Di Sumatera, perkebunan-perkebunan di sekitar Medan, instalasi-
instalasi minyak dan batubara di sekitar Palembang, dan daerah Padang diamankan.
Pasukan-pasukan Republik bergerak mundur dalam kebingunan dan menghancurkan
apa saja yang dapat mereka hancurkan. Melihat keberhasilan dalam aksi ini, beberapa
orang Belanda, termasuk Van Mook ingin melanjutkan aksinya merebut Yogvakarta
dan membentuk suatu pemerintahan Republik yang lebih lunak, tetapi pihak Amerika
dan Inggris yang tidak menyukai “aksi polisional” tersebut serta menggiring Belanda
untuk segera menghentikan penaklukan sepenuhnya terhadap republik.'® Pada tanggal
14 Agustus 1947 Kartosuwirjo mengumumkan jihad terhadap Belanda yang terus

mendesak maju.'®

B. Perjuangan Kartosuwirjo dalam Memproklamasikan Negara Islam

Indonesia

Pada tanggal 19 Januari 1948 atas prakarsa pihak sekutu diadakanlah suatu
persetujuan be.rsama antara pemerintah Republik dengan Belanda di atas kapal
Amerika USS Renville dipelabuhan Jakarta,”? dengan penandatanganan persetujuan
Renville oleh ketua delegasi masing-masing, yaitu Raden Abdulkadir

Widjojoatmodjo atas nama pemerintah kerajaan Belanda dan Mr. Syarifuddin atas

'® M. C. Ricklefs, Sejarah Indonesia, 473-474.
19 Karl D. Jackson, Kewibawaan Tradisional, 19.
2 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 69.



80

nama pemerintah Indonesia.?' Salah satu isi perjanjian itu menyatakan bahwa TNI
harus mengosongkan kantung-kantung gerilya yang tersebar di wilayah pendudukan
Belanda. Pengosongan ini kemudian dikenal sebagai “hijrah”, istilah yang pernah
dipakai PSII dan didukung oleh Kartosuwirjo. Namun, ia tidak mau melaksanakan
“hijrah” fersi pemerintah RI tersebut. Karena menurutnya pemerintah RI dan TNI
sebenarnya tidak “hijrah” melainkan “lari”.** Tindakan yang dilakukan oleh
pemerintah Republik dengan menyetujui perjanjian tersebut menunjukkan bahwa
pemerintah tidak mampu mengadakan perundingan dalam mempertahankan makna

kemerdekaan yang telah diperjuangkan oleh rakyat Indonesia.

Dengan hasil diadakannya perjanjian Renville menyebabkan jatuhnya Amir
Syarifudin. Anggota-anggota TNI dan Masyumi dalam kabinetnya meletakkan
jabatannya ketika persetujuan Renville ditandatangani, dan kemudian A;nir
Syarifudin meletakkan jabatannya sebagai perdanana menteri pada 23 Januari 1948.
Dia mungkin mengharapkan tampilnya kabinet baru yang beraliran kiri untuk
menggantikannya, tetapi Soekarno berpaling ke arah lain. Dia menunjuk Hatta untuk
memimpin suatu “kabinet presidentil” darurat (1948-1949), yang bukan bertanggung
jawab kepada KNIP melainkan kepada Soekarno sebagai presiden. Para anggota
kabinet Hatta rata-rata berasal dari golongan tengah, terutama terdiri atas orang-orang

PNI, Masyumi, dan tokoh-tokoh yang tidak berpartai. Amir dan sayap kiri kini

2! Slamet Muljana, Kesadaran Nasional (dari Kolonialisme sampai Kemerdekaan) jilid 11,
(Yogyakarta: LKIS, 2008), 128.
2 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 40.



81

menjadi pihak oposisi. Para pengikut Syahrir mempertegas perpecahan mereka
dengan pengikut-pengikut Amir dengan jalan membentuk partai tersendiri, yaitu
Partai Sosialis Indonesia (PSI), pada bulan Februari 1948 dan memberikan dukungan

mereka kepada pemerintahan Hatta.”?

Pada bulan Februari 1948 koalisi sayap kiri di bawah pimpinan Amir
Syarifuddin yang berada diluar pemerintahan Republik kini memulai suatu usaha
baru dengan menimbulkan bencana untuk mendapatkan kembali kekuasaan. Dengan
mengubah nama baru menjadi Front Demokrasi Rakyat (FDR) mencela persetujuan
Renville yang sebetulnya dulu dirundingkan pada masa pemerintahannya. Front
tersebut berusaha membentuk organisasi-organisasi petani dan buruh, tetapi usaha itu
hanya meraih sedikit keberhasilan.?* Sementara itu pihak Belanda terus bergerak
maju untuk membentuk negara-negara federal di wilayah-wilayah yang telah
direbutnya. Belanda telah merebut semua pelabuhan penting di Jawa serta daerah-

daerah sumber hasil bumi di Jawa Barat dan Jawa Timur.

Situasi yang kacau pada saat itu membuat Kartosuwirjo lebih memfokuskan
perjuangannya. Dalam suatu rapat Masyumi di Garut, yang dipimpin Kartosuwirjo
sendiri dan di mana semua organisasi yag bergabung di Masyumi harus mengirimkan
wakilnya, dalam rapat tersebut diputuskan, bahwa Masyumi cabang Garut diganti

namanya menjadi Dewan Pertahanan Oemat Islam (DPOI). Anggaran dasar dan

2 M. C. Ricklefs, Sejarah Indonesia, 475.
2% Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 70.



82

anggaran rumah tangga DPOI sama seperti anggaran dasar Masyumi, hanya
ditambahkan sebuah pasal baru yang berhubungan dengan pertahanan melawan
tentara Belanda. Sebelum pembentukan DPOI di Garut, juga sudah dibentuk dua
Madijlis Pertahanan Oemmat Islam (MPOI) di Tasikmalaya dan di Ciamis. Untuk
masalah pertahanan Sabilillah di bawah pimpinan R. Oni ditempatkan di bawah

komando MPOI dan DPOL?

Akibat persetujuan perjanjian Renville maka pasukan yang ada di daerah-
daerah yang telah dikuasai oleh Belanda harus ditarik mundur ke Jawa Tengah.
Dengan demikian sekitar 29000 tentara Divisi Siliwangi dipindahkan dari Jawa Barat
ke Jawa Tengah. Tetapi satuan gerilyawan Hizbullah dan Sabilillah menolak untuk
mematuhinya dan memilih untuk bertahan. Di antara satuan-satuan Hizbullah yang
tetap tinggal, yaitu mereka yang dipimpin oleh Zainal Abidin di daerah
Baluburlimbangan dan Ateng Kurnia yang beroprasi sekitar Cicalengka, serta di
Cirebon di bawah pimpinan Agus Abdullah Sukunsari. Sedangkan satuan-satuan
Sabilillah yang tetap tinggal berada di bawah pimpinan Enokh di daerah Wanaraja
dan Garut, dan oleh Oni di sekitar gunung Cupu, sebelah utara Tasikmalaya, dan satu
Batalyon lengkap untuk bergerilya di daerah Bandung Selatan, yaitu Batalyon 22

Jaya Pangrengot di bawah pimpinan Sugih Arto. %

B Ibid., 71.
% Ibid., 71.



83

Pada tanggal 30 Januari 1948, R. Oni berangkat ke Peuteuynunggal dekat
Garut untuk berunding dengan Kartosuwirjo tentang akibat dari perjanjian Renville.
Saat itu Kartosuwirjo memakai nama “kalipaksi”. Keduanya sepakat bahwa pasukan
Islam agar tetap tinggal di Jawa Barat untuk melanjutkan perjuangan bersama-sama
dengan rakyat untuk melawan Belanda. Dampaknya Tentara Islam pecah, diizinkan
Oleh Kartosuwirjo untuk memihak Tentara Nasional Indonesia,”’ tetapi pasukan yang
mengundurkan diri atau yang memihak kepada Tentara Nasional Indonesia harus
dilucuti senjatanya dengan damai atau dengan dipaksa. Keputusan penting lainnya
adalah akan diadakan sebuah konferensi di Pangwedusan di dekat Cisayong pada 10

Februari dan harus dihadiri oleh semua pimpinan Islam daerah Priangan.”®

Pada tanggal 10 Januari 1948 telah berkumpul 160 wakil-wakil organisasi
Islam di Pangwedusan untuk mengadakan sebuah konferensi yang akan berlangsung
dua hari. Di antara mereka hadir Kartosuwirjo sebagai wakil Pengurus Besar
Masyumi untuk Jawa Barat, Kamran sebagai Komandan Territorial Sabilillah, Sanusi
Partawijaya sebagai ketua Masyumi daerah Priangan, Dahlan Lukman sebagai ketua
GPII (Gerakan Pemuda Islam Indonesia), Siti Murtadji’ah sebagai ketua Putri GPII,
dan Abdullah .Ridwan sebagai ketua Hizbullah untuk Priangan. Sebagai ketua
Masyumi cabang Garut hadir Saifullah yang beberapa waktu kemudian ditawan oleh

pasukan Belanda, begitu juga 4 ketua DPOI yang lain. Dari Bandung dan Sumedang

7 Ahmad Mansur Suryanegara, Api Sejarah 2 (Buku yang Akan Menuntaskan Kepenasaran
Anda akan Kebenaran Sejarah Indonesia), (Bandung: PT Salamadani Pustaka Semesta, 2010), 188.
2 Holk H. Dengel, Darul Islam, 64.



84

hadir juga masing-masing dua utusan dari cabang DPOI, selain itu hadir juga dari

Tasikmalaya dan Ciamis 3 orang anggota MPOI1.%”

Keputusan penting yang diambil dalam konferensi Cisayong adalah
membekukan Masyumi di Jawa Barat, membentuk pemerintah daerah dasar di Jawa
Barat, dan mendirikan Tentara Islam Indonesia (TII). Dalam pemerintah dasar Jawa
Barat yang diusulkan ini Majelis Islam atau kadang-kadang disebut juga Majelis
Umat Islam, dan organisasi-organisasi Islam yang ada harus bergabung. Ini akan
menggantikan kedua Majelis Islam yang telah ada, yang didirikan di Garut dan
Tasikmalaya pada tahun sebelumnya. Ketua Majelis Islam ini adalah Kartosuwirjo
yang juga bertanggung jawab dalam masalah pertahanan. Beberapa hari sesudah
konferensi Cisayong, dilangsungkan suatu pertemuan lain dengan tujuan memberikan
bentuk yang konkrit kepada Tentara Islam Indonesia. Tidak hanya dibentuk Tentara
Islam Indonesia yang sebenarnya, tetapi juga sejumlah korps khusus seperti BARIS
(Barisan Rakyat Islam) dan PADI (Pahlawan Darul Islam) juga diadakan. Markas
besarnya didirikan di Gunung Cupu, pangkalan pasukan Sabililah yang dipimpin
Oni.*® Seminggu setelah konferensi terjadi pertempuran pertama dengan pihak
Belanda, dan peristiwa ini disebut sebagai “Hari Angkatan Senjata”. Pertempuran
dengan Belanda masih terus berlangsung hingga akhir April 1948. Ketika pasukan

TIl meninggalkan daerah kantong gerilya awal Mei dan memencar di daerah

2 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 72.
3 ¢. Van Dijk, Darul Islam, 77.



85

Tasikmalaya, Ciamis, Garut dan Indihiang, dimana di daerah tersebut telah diduduki

tentara Belanda, dan mulai diserang kembali oleh TII.

Pada tanggal 1-2 Maret berlangsung suatu konferensi penting yang kedua di
Cipeundeuy, Banturujeg di daerah Cirebon yang dihadiri oleh semua pimpinan
cabang-cabang Masyumi daerah Jawa Barat seperti dari Banten, Jakarta, Bogor,
Priangan, Cirebon, dan juga para komandan TII. Disini dikukuhkan keputusan-
keputusan yang telah dicapai di Pangwedusan, sedangkan selanjutnya ditekankan
perlunya bersiap menciptakan suatu Negara Islam. Hal ini dianggap perlu agar siap
siaga sekiranya Belanda melanjutkan rencananya menciptakan Negara Pasundan yang
merdeka di Jawa Barat, atau bila pemerintah republik harus bubar.’’ Sehingga pada

pertemuan tersebut Kartosuwirjo dinagkat menjadi Imam di Jawa Barat.

Kartosuwirjo_beserta umat Islam tetap berharap untuk dapat merealisasikan
cita-citanya untuk mendirikan Negara Islam secara legal, meskipun belum di
proklamasikan secara terang-terangan, namun rencana itu tidak pernah lenyap dari
umat Islam Jawa Barat untuk mempersiapkan kelahirannya. Struktur pemerintah yang
disusun oleh Kartosuwirjo dan Oni, jelas dimaksudkan sebagai sebuah pemerintah
Islam yang akan menggantikan pemerintah Republik Indonesia jika kalah dalam

perang melawan Belanda.

Pada tanggal 1-5 Mei 1948 diselenggarakan konferensi yang ketiga di Cijoho.

Hasil terpenting yang diputuskan dalam rapat tersebut adalah perubahan nama

" Ibid., 78.



86

Majelis Islam Pusat menjadi Majelis Imamah di bawah pimpinan Kartosuwirjo
sebagai Imam. Majelis Imamah itu terdiri dari lima “kementerian” yang dipimpin

oleh masing-masing ketua Majelis. Majelis tersebut adalah:

1. Majelis Penerangan yang dipimpin oleh Toha Arsyad

2. Majelis Keuangan yang dipimpin oleh Sanusi Partawijaya
3. Majelis Kehakiman yang dipimpin oleh K. I1. Ghazali Thusi
4. Majelis Pertahanan yang dipimpin oleh S. M. Kartosuwirjo

5. Majelis Dalam Negeri yang dipimpin oleh Sanusi Partawijaya

Anggota Majelis Imamah adalah Kamran sebagai komandan Divisi TII, Syarif
Hidayat dan R. Oni sebagai Komandan Resimen Sunan Rachmat, di samping itu
dibentuk pula Majelis Fatwa yang dipimpin oleh seorang Mufti Besar, dan anggota-
anggotanya terdiri dari para mufti. Tugas majelis Fatwa ini sebagai penasehat Imam,
Keputusan penting lainnya adalah mendirikan dan menguasai satu “Ibu Daerah
Negara [slam”, yaitu suatu daerah dimana berlaku “kekuasaan dan hukum-hukum
agama Islam”, yang mana daerah ini dinamakan Daerah I (D-I), daerah di luar Daerah
I dibagi-bagi menjadi Daerah II (D-II) yaitu daerah dimana hanya sebagian saja yang
dikuasai oleh umat Islam dan Daerah III (D-III) yaitu daerah yang masih dikuasai

oleh pihak bukan Islam (Belanda).”

%2 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 57-58.
33 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 75.



87

Kartosuwirjo yakin bahwa perjanjian Renville akan dilanggar oleh Belanda.
Keyakinan tersebut terbukti ketika pada 19 Desember 1948 terjadi Agresi Militer IL.
Tbukota Yogyakarta direbut Belanda, Soekarno dan Hatta ditangkap dan diasingkan,
demikian juga beberapa anggota kabinet.>* Melihat situasi tidak menentu ini, pada

tanggal 20 Desember 1948 umat Islam bangsa Indonesia di bawah komando

Kartosuwirjo mengumandangkan perang suci melawan Belanda.

Perang suci yang dikobarkan oleh Kartosuwirjo ini diilhami oleh firman

Allah:

“Hai Nabi, berjihadlah melawan orang-orang kafir dan orang-orang
munafik, dan bersikap keraslah kepada mereka. Tempat mereka ialah neraka
jahannam. Dan itulah tempat kembali yang seburuk-buruknya”. (QS. At-
Taubah: 73)%

Dengan diilhami oleh ayat-ayat inilah, Tentara Islam Indonesia di bawah
komando Kartosuwirjo menyerukan jihad fi sabilillah untuk memerangi Belanda dan

Negara Islam Indonesia dapat didirikan. Dengan komando sebagai berikut:

1. Diperintahkan kepada seloeroeh lapisan Oemmat Islam Bangsa Indoensia,
oentoek moelai melakoekan perang Soetji Moethlak, Perang Totaliter itoe,
hingga pendjadjahan hilang moesnah sama sekali. Dan

2. Diperintahkan kepada seloeroeh Angkatan Perang Negara Islam Indonesia,
oentoek mempelopori dan membantoe ra’iat, hingga revolusi Islam selesai
dan Neégara Islam Indonesia berdiri dengan sempoernanja, di seloeroeh

Indonesia.*
Madinah,19 Safar 1368

20 Desember 1948

Pemerintah Negara Islam Indonesia

34 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 41.
3 Kholid O. Santoso, Jejak-Jejak Sang Petualang, 93.
3 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 83.



88

Imam:

S. M. kartosuwirjo

Dengan berakhirnya Republik di Yogyakarta, dan dengan dikibarkannya
bendera putih di karesidenan Yogyakarta, sebenarnya telah terdapat fakum
kekuasaan, yang oleh Kartosuwirjo dipandang sebagai saat yang tepat untuk
memproklamasikan Negara Islam Indonesia. Namun dia masih tetap mencoba untuk
memperoleh pimpinan komando tertinggi secara legal. Dan Kartosuwirjo sendiri telah
menyatakan bahwa perjuangannya adalah lanjutan dari proklamasi 17 Agustus 1945.
Dan dia berharap agar Negara Islam Indonesia yang sudah dia bentuk akhirnya akan

dilegalisir meskipun tanpa proklamasi.

Setelah perjanjian Renville dilanggar oleh pihak Belanda, Divisi Siliwangi
yang telah mengungsi diperintahkan untuk kembali ke Jawa Barat yang di sebut
dengan “Long March”. “Long March” ini dianggap sebagai hijrah agar dipandang
Islami semua tindakan mundur tentara Siliwangi ini. Padahal mereka bukan ber-
hijrah, mereka sesungguhnya kabur dari Jawa Barat ke Yogyakarta. Mereka
dianjurkan untuk bersama-sama bergabung dengan Tentara Islam Indonesia untuk
mempertahankan daerah Jawa Barat dari ancaman militer Belanda dan negara

bonekanya yaitu Negara Pasundan.

Semua usaha dari TII yang mencoba untuk mengarahkan ke arah kerja sama
melawan Belanda mengalami kegagalan. Kepada kesatuan TNI diberitahukan bahwa

mereka sebaiknya menempatkan diri di bawah komando Tentara Islam Indonesia.



89

Dan diberitahukan pula bahwa semenjak kaburnya mereka ke Jawa Tengah dalam
rangka melaksanakan perjanjian Renville, sesungguhnya yang memperjuangkan Jawa
Barat adalah Tentara Islam Indonesia bersama-sama dengan rakyat Jawa Barat bahu
membahu melaksakan wajib sucinya mempertahankan bumi Indonesia dari kekerasan
dan kedzaliman tentara Belanda. Karena kesatuan TNI tidak mau bergabung dengan
TII maka terjadilah peristiwa yang dicatat sebagai awal dari pertikaian yang
berlangsung pada tanggal 25 Januari 1949 di Antralina. Kejadian ini sekaligus
merupakan awal dari permusuhan antara TII dengan TNI dan Belanda yang oleh

Kartosuwirjo disebut dengan “Perang Segi Tiga Pertama di Indonesia”.”’

Kartosuwirjo menyatakan dalam maklumatnya, bahwa kesatuan TNI yang
kembali dari Jawa Barat, dan yang dia sebut sebagai “tentara liar” tidak pandai
menghargai dirinya sebagai tamu, melainkan ingin menguasai daerah dan rakyat
Negara Islam Indonesia. Menurut Kartosuwirjo, “Waktu mereka (ja’ni R.] dlorurot
dan komunis gadungan) itu masuk di daerah de facto Majelis Islam, maka dengan
sombong dan tjongkaknya mereka mengindjak-indjak hak dan memperkosa keadilan
“tuan rumah”, sehingga terjadilah insiden pertama dengan menggunakan sendjata,
jang terkenal dengan nama “Pertempuran Antralina”. Dia juga mewajibkan seluruh

anggota TII, PADI, BKN dan organisasi Negara Islam Indonesia yang lainnya untuk

3 Lihat S. M. Kartosuwirjo (Karma Yoga) dalam Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 84.



90

memperlakukan tentara liar, gerombolan serta golongan lain yang ada di Jawa Barat

sesuai dengan hukum Islam di masa perang.38

Menurut Kartosuwirjo di Jawa Barat sejak didirikannya Negara Islam tahun
1948 hanya terdapat dua golongan yang saling mengadu kekuatan, yaitu Belanda dan
Negara Islam Indonesia, semua golongan-golongan lainnya tidak diizinkan untuk
menduduki sebuah daerah di Jawa Barat. Bila kesatuan-kesatuan tersebut
memberikan perlawanan pada waktu mereka dilucuti, maka mereka dianggap sebagai
musuh Negara Islam Indonesia dan musuh Islam.>® Termasuk juga Divisi Siliwangi
yang ia anggap telah menyerahkan Jawa Barat kepada Belanda. Oleh karena itu

kesatuan ini tidak lagi punya hak untuk menduduki kembali daerah Jawa Barat.

Ketika tekanan internasional datang, terutama dari pihak Amerika Serikat
{ang mengancarhcakan mienghentikan bentuannya kepads Belanda, akhirnya dengan
terpaksa Belanda bersedia untuk kembali berunding dengan RI. Pada 7 Mei 1949,
ditandatanganilah perjanjian Roem-Royen. Dalam perjanjian tersebut Belanda
menjanjikan untuk mendirikan kembali Pemerintahan Republik Indonesia dan
menghentikan semua permusuhan. Sebaliknya, pihak Indonesia harus dapat

menghentikan semua aksi gerilyanya terutama aksi yang dilakukan oleh gerakan

3% Holk H. Dengel, Darul Islam, 81.
3 Salinan Pedoman Dharma Bhakti 1..., maklumat Militer No 1, lihat Holk H. Dengel, Darul

Islam, 87.



91

Darul Islam. Dan harus bersedia pula mengikuti Konferensi Meja Bundar untuk

menyerahkan kedaulatan kepada Republik Indonesia Serikat. *

Kartosuwirjo yang memang tidak pernah setuju dengan perjanjian yang
dilakukan oleh pemerintah RI seperti kedua perjanjian sebelumnya, ia juga menolak
hasil perjanjian Roem Royen. Kartosuwirjo yakin bahwa dengan menyerahkan
kedaulatan dari tangan Belanda, Republik Indonesia Serikat menjadi sebuah Negara
atas belas kasihan Belanda. Kartosuwirjo kini memisahkan diri dari Masyumi yang
turut berpartisipasi dalam perundingan yang sedang berlangsung itu dan dia mencap
sikap para politisi seperti Hatta dan Moh. Roem sangat memalukan: “Roem dan Hatta
jang dewasa achir-achir ini memang sudah tidak tahu malu lagi, mendjual negara
sampai habis, obral besar-besaran. Atau: sungguh memalukan sekali” baginya kini

Indonesia kembali kepada derajat sebelum proklamasi, yaitu “derajat nul besar.”"!

Pada tanggal 4 Agustus 1949 disusun delegasi Indonesia yang akan mengikuti
perundingan-perundingan dengan Belanda di Den Haag selama Konferensi Meja
Bundar. Kira-kira pada waktu yang bersamaan Moh. Natsir, yang dalam kabinet
sebelumnya menjabat sebagai Menteri Penerangan, ditugaskan oleh Moh. Hatta untuk
mengadakan hubungan dengan Kartosuwirjo, agar Kartosuwirjo menghentikan semua
permusuhan terhadap angkatan bersenjata Republik. Dengan berangkatnya Hatta ke

Den Haag pada tanggal 6 Agustus, ini bagi Kartosuwirjo merupakan pertanda untuk

0 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 86.
4 ealinan Pedhoman Dharma Bhakti 11, lihat Holk H. Dengel, Darul Islam, 91.



92

bertindak, karena dengan keberangkatan Hatta ke Den Haag baginya kini terdapat

“fakum Kekuasaan”.

Dengan penuh perjuangan akhirnya Kartosuwirjo memproklamasikan Negara
Islam Indonesia (NII) pada 7 Agustus 1949, di kampung Cisampang, desa
Cidugaleuin, kecamatan Leuwisari Tasikmalaya, yang dihadiri oleh anggota
Komandemen Tertinggi, yaitu Dewan Imamah yang dulu. Dalam surat jawaban
Kartosuwirjo kepada Natsir yang terdiri dari beberapa baris, Kartosuwirjo
menerangkan, bahwa sayang sekali tiga hari sebelumnya dia telah
memproklamasikan Negara Islam Indonesia, dan kini proklamasi itu tidak dapat
ditarik kembali. Dan menyatakan kata-kata itu dalam gayanya yang khas: “Saya tidak

mau menelan air ludah saya kembali”.*

Menurut: suatu pendapat yang tersebar luas di Indonesia, terdapat keriasama
antara APRA (Angkatan Perang Ratu Adil) yang dibentuk oleh Westerling bekas
komandan kesz;tuan istimewa Belanda dengan gerakan Darul Islam-Kartosuwirjo,
bahkan diduga keras bahwa kedua orang tersebut pernah bertemu di hotel Preanger di
Bandung. Menurut angapan itu terdapat semacam perjanjian antara APRA dan
gerakan Darul Islam, bahwa pada waktu APRA menyerang Bandung, gerakan DI
akan menyerang kota itu juga apabila gerakan itu berhasil, kota Bandung akan
dijadikan basis dan ibu-kota gerakan Darul Islam. Tetapi kebenaran berita itu tidak

pernah dapat dibuktikan. Kartosuwirjo sendiri selalu membantah, bahwa dia pernah

2 Holk H. Dengel, Darul Islam, 94.



93

bertemu dengan Westerling atau orang Belanda lainnya. Ini telah dinyatakan dalam
satu Maklumat NII pada waktu disidangkannya perkara Jungschlager pada tahun

1957.49

Perjuangan Kartosuwirjo untuk mendirikan Negara Islam Indonesia sangatlah
panjang dan berat. Meskipun perjuangan tersebut disebut sebagai sebuah
“pemberontakan”, tetapi itu merupakan pemberontakan yang tidak biasa, ia
merupakan sebuah perjuangan suci untuk memerangi kedzaliman. Pemberontakan ini
bukanlah pemberontakan kecil, bukan pemberontakan yang bersifat regional, bukan
pula pemberontakan yang muncul karena sakit hati atau kekecewaan politik lainnya.
Melainkan pemberontakan karena cita-cita yang diilhami oleh ajaran Islam yang

lurus.

Lahirnya Negara Islam_Indonesia sesungguhnya bukanlah hasil rekayasa
manusia dalam hal ini adalah Kartosuwirjo, melainkan af’alullah yaitu perbuatan
serta program.langsung dari Allah SWT. Pada saat proklamasi Negara Islam
Indonesia diikrarkan, sesungguhnya sejak saat itu umat Islam di seluruh Indonesia
khususnya, telah memperoleh kemerdekaan secara hakiki. Mereka telah memilih
negara dan juga pemerintahan yang menggunakan hukum Islam sebagai dasar negara.
Jika setiap Muslimin di negara ini tidak bebas untuk melaksanakan syariat Islam dan
tidak pula diperintah oleh aturan serta undang-undang Islam, maka pada hakikatnya

mereka belum merdeka. Maka menjadi kewajiban bagi setiap muslim untuk

“ Ibid., 125.



94

memperjuangkan kemerdekaan yang bebas dari segala bentuk belenggu jahiliyah

demi kemanusiaan, keadilan, serta kebebasan melaksanakan syari’at Islam.

Yang paling dibutuhkan untuk dakwah Islam di Zaman sekarang ini adalah,
mendirikan Dar Islam atau Negara Islam yang mengadopsi risalah Islam baik akidah
dan undang-undang, ibadah dan akhlak, cara hidup dan kebudayaan. Yang bisa
menjalankan baik secara materi dan adab dengan berdasar pada risalah yang

lengkap.**
C. Akhir Perjuangan Kartosuwirjo

Pengakuan kedaulatan republik Indonesia dari Belanda membuat keadaan
lebih mendesak bagi Soekarno, bagaimana caranya untuk mencari penyelesaian
masalah tentang Negara Islam Indonesia yang telah diproklamasikan oleh
Kartosuwirjo. Maka pada bulan Desember 1949 diadakan 'sebuah “usana untuk
membujuk atau menyadarkan Kartosuwirjo supaya dia kembali ke dalam pangkuan
Republik. Usaha pertama yang dilakukan oleh pemerintah RIS yaitu dengan
menugaskan Menteri Agama K. H. Masykur yang akan berangkat ke Yogyakarta
untuk mengadakan pembicaraan dengan Kartosuwirjo, namun rencana tersebut gagal

karena ia tidak bertemu dengan Kartosuwirjo.

Ketika Mohammad Natsir menjabat sebagai Perdana Menteri, dia

memasukkan persoalan DI/TII dalam program kabinetnya. Awal mula yang

“ H. Moh. Toriquddin, Relasi Agama dan Negara (Dalam Pandangan Intelektual Muslim
Kontemporer), (Malang: UIN Malang Press, 2009), 43.



95

dijalankannya adalah memecahkan masalah DI/TII dengan jalan damai dengan
mengutus beberapa tokoh yang dekat dengan Kartosuwirjo. Pada tanggal 14 Mei
1950, Natsir mengutus Wali Alfatah untuk berangkat ke Priangan menemui
Kartosuwirjo. Namun pertemuan itu gagal karena pasukan APRIS di bawah perintah
kolonel Nasuhi yang sebelumnya telah membuat perencanaan pertemuan tersebut

mengepung sebuah kesatuan TII untuk menjamin keamanan pertemuan tersebut.

Semakin pihak RI mengadakan penumpasan terhadap perjuangan Darul Islam,
disitu pula kiranya Allah memberikan pertolongan-Nya terhadap perjuangan suci
Kartosuwirjo ini. Dengan “Kurnia Allah™ pada tanggal 20 Januari 1952, Negara Islam
Indonesia yang diproklamasikan oleh Kartosuwirjo disambut oleh Kahar Muzakkar
yang siap menggabungkan diri dalam NII. Dan siap pula menerima tawaran
Kartosuwirjo untuk memegang pimpinan Tentara Islam Indonesia. Menyusul
kemudian pada tanggal 21 September 1953, Abu Daud Beureueh menyatakan bahwa
daerah Aceh menjadi bagian dari Negara Islam Indonesia dan memutuskan semua
hubungan dengan pemerintah pusat di Jakarta. Dan didukung pula oleh Ibnu Hajar
dari Kalimantan Barat.** Maka dengan demikian bertambah kuatlah kedudukan

Negara Islam Indonesia dengan masuknya tokoh besar itu.

Ketika pimpinan Angkatan Bersenjata pada tahun 1958 sedang sibuk dengan
penumpasan pemberontakan di Sumatera dan Sulawesi, timbul rencana untuk

merevisi doktrin militer yang selama itu dipraktekkan. Hasilnya adalah konsep perang

*" Ahmad Mansur Suryanegara, Api Sejarah 2, 188.



96

wilayah dengan dasar pemikiran, bahwa tanpa adanya bantuan aktif dari rakyat,
pemberontakan tidak akan dapat ditumpas. Yang bertanggung jawab atas pelaksanaan
doktrin perang wilayah adalah Pangdam Siliwangi, Ibrahim Aji, yang pernah

menjabat sebagai atase militer di Beograd.

Penumpasan dan pengisolasian gerakan Darul Islam dimulai pada pertengahan
tahun 1960 di kabupaten Lebak yang termasuk korem Banten, untuk menutup
kemungkinan adanya anggota DI yang dapat menyeberang ke Sumatera. Di daerah
Banten ini juga untuk pertama kali penduduk setempat diikut sertakan dalam operasi
militer yang mula-mula dinamakan sebagai “Perang Bedok” dan kemudian terkenal
sebagai sistem “Pagar Betis”. Tetapi pada mulanya sistem ini kurang berhasil, dan
baru setelah keamanan untuk semua partisipan diperbaiki, sisem Pagar Betis
merupakan salah satu syarat untuk berhasil dalam peningkatan dan pengisolasian

pemberontak, terutama di daerah Banten dan Priangan.‘“’

Setelah melalui pertarungan panjang, melelahkan, dan memakan banyak
korban, gerakan Darul Islam berhasil dilumpuhkan pemerintah RI. Sebagian anggota
Darul Islam menyerah, dan Kartosuwirjo juga berhasil ditangkap pada 4 Juni di
sebuah lembah antara Gunung Sangkar dan Gunung Geber. Pada saat ditangkap
Kartosuwirjo dalam keadaan sakit parah terbaring di lantai gubuk persembunyiannya.
Ketika ditangkap Kartosuwirjo meminta agar dokumen-dokumen tentang Negara

Islam Indonesia tidak dihancurkan, dan permintaan itu di kabulkan oleh Suhanda

“ Holk H. Dengel, Darul Islam, 187.



97

sebagai komandan pasukan Republik. Kemudian Kartosuwirjo dibawa ke Majalengka
bersama dengan puteranya Darda dan Aceng Kurnia. Kemudian mereka dibawa ke
markas Ibrahim Aji dan seterusnya ke Garut. Dan pada tanggal 7 Agustus

Kartosuwirjo dibawa dari Bandung ke J akarta."’

Setelah ditangkap Kartosuwirjo dipaksa untuk mencabut proklamasi Negara
Islam Indonesia, membatalkan jihad, dan menyatakan menyerah. Ketiga hal ini
ditolak oleh Kartosuwirjo. Pemerintah RI kemudian memerintah anak Kartosuwirjo
untuk menyusun sebuah perintah harian yang diatasnamakan ayahnya, yang berbunyi

sebagai berikut:

“ Kepada seluruh anggota APNII dan Jama atul Mujahidin di mana pun
mereka berada untuk menghentikan tembak menembak dan permusuhan antara
APNII dan TNI/APRI dan melaporkan diri kepada pos-pos TNI yang terdekat dengan
membawa segala alai perang dan” dokumen-dokurnen.”Segala™ pertanggurig jawab
dlahir-bathin dan dunia akhirat yang boelh tumbuh daripada perintah harian ini
menjadi pikulan kami selaku Imam-Panglima Tertinggi Angkatan Perang NII

4
sepenuhnya”. i

Setelah kesehatan Kartosuwirjo pulih  kembali, mulailah diadakan
penyelidikan-penyelidikan dan pemeriksaan untuk dapat mengadili perkara tersangka
S. M. Kartosuwirjo. Dia juga diperiksa oleh seorang psikolog dan seorang ahli
penafsir tulisan tangan (grafolog). Menurut MAHADPER dalam sidang ketiga pada

tanggal 16 Agustus 1962 telah terbukti, bahwa segala daya usaha yang telah

Y Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 206.
* Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 92.



98

dilakukan selama kurang lebih 13 tahun oleh Kartosuwirjo dengan mendirikan dan
memperjuangkan Negara Islam Indonesia itu adalah rencana makar yang bertujuan
untuk menggulingkan pemerintahan RI yang sah, dan pengadilan menyatakan, bahwa
perjuangan Kartosuwirjo dalam menegakkan Negara Islam Indonesia itu adalah
sebuah pemberontakan. Disamping itu, bahwa dia telah memerintahkan kepada anak
buahnya untuk mengadakan aksi pembunuhan terhadap diri presiden Soekarno. oleh
karena itu, ketua sidang mengumunkan keputusan Mahkamah, yaitu hukuman mati

atas terdakwa Kartosuwirjo.*

Kartosuwirjo mengakui memproklamasikan Negara Islam Indonesia dan
melawan TNI dan kekuasaan sah di dalam wilayah Indonesia dengan senjata. Tetapi
dia tidak mengakui jika ia memerintah pasukannya untuk membunuh Soekarno.”’
Menurut Kartosuwirjo, perintah pembunuhan itu diibaratkannya “dongeng dan isapan
jempol berbahaya” yang sengaja direkayasa untuk memastikan dirinya dijatuhkan
hukuman mati. Kartosuwirjo memberikan analogi tentang “isapan jempol berbahaya”
yang benar-benar pernah terjadi dalam sejarah. Hitler, kata Kartosuwirjo, telah
memanfaatkan kebakarang gedung Reichstag di Berlin untuk membunuh kaum
Yahudi di Jerman. Belanda juga pernah mengasingkan ratusan pejuang ke Boven
Digul (Irian Barat) karena dituduh terlibat pemberontakan komunis (1926-1927)

padahal mereka tidak ada sangkut pautnya dengan pemberontakan tersebut.’’

* Ibid., 208.
50 Holk H. Dengel, Darul Islam, 203.
5 Adhe Firmansyah, S. M. Kartosuwirjo, 92.



99

Selanjutnya Kartosuwirjo menyusun surat wasiat yang terdiri dari empat
bagian. Dalam bagian pertama, Kartosuwirjo menerangkan kepada anggota
keluarganya untuk tetap bersabar dalam menerima Qadar Allah yang pahit itu.
Kepada istrinya, Siti Dewi Kalsum, dia berpesan untuk selalu terus menerus
membimbing anaknya menjadi putera-puteri Islam yang sejati. Dalam bagian kedua,
Kartosuwirjo mengucapkan selamat berpisah kepada eks-Mujahidin dan bawahannya.
Mereka perlu mengetahui, demikian Kartosuwirjo, bahwa dia hingga saat-saat
terakhir bertindak dan berbuat selaku Imam Panglima Tertinggi APNII. Dan dia tidak
ragu-ragu, bahwa apa yang dia lakukan bersumberkan perintah-perintah Allah dan
Sunnah Rasulullah SAW. Dan siap menjadi saksi kelak di akhirat. Dalam wasiat itu
juga dituliskan, bahwa dia haqqul! yakin suatu waktu cita-cita Islam yang telah
diperjuangkannya akan terlaksana di bumi Indonesia. Walaupun lawannya tetap
menaniang' kedua “bagian - terakhir ‘wasiatnya, 'Kartosuwirjo’ mohon “kepada''instansi
yang berwenang supaya barang-barang milik pribadi diberikan kepada keluarganya.
Wasiat terakhirnya yaitu, jika nanti dia mati, supaya dia dikuburkan di tanah miliknya
sendiri, yaitu di sufffah yang terletak di desa Cisitu, kecamatan Malangbong. Kepada
pemerintahan RI dia mengajukan permintaan, supaya wasiat-wasiatnya disiarkan
lewat pers dan radio. Dari wasiat tersebut tidak ada satupun yang dilaksanakan oleh

pihak pemerintah.*

52 Al-Chaidar, Pengantar Pemikiran, 208.



100

Sebelum dieksekusi sekitar awal September, Kartosuwirjo dipertemukan
dengan keluarganya. Dalam pertemuan tersebut menurut Tahmid (putera
Kartosuwirjo), Kartosuwirjo mengatakan, bahwa kematian adalah keniscayaan, dan
dengan cara apapun. Lalu, ia berpesan kepada anak-anak agar menjaga ibunya.
Kedua, agar mereka menjadi mukmin dan mujahid yang baik. Ketiga, agar seluruh
keluarga tidak jauh-jauh dari Siliwangi. “tidak ada pesan-pesan perjuangan DI/TII”

ucapnya.”

Pada saat itu, keluarga Kartosuwirjo meminta beberapa hal. Yakni, agar
eksekusi mati disaksikan keluarga atau wakil kelvarga, kemudian, mayat
Kartosuwirjo supaya diserahkan kepada keluarga untuk dimakamkan di Malangbong.
Atau bila tidak, keluarga diberitahu di mana jasad Kartosuwirjo dikuburkan supaya
bisa berziarah. Tetapi semuanya ditolak oleh MAHADPER. Meski kecewa, tapi
keluarga Kartosuwirjo pasrah. Sekitar pukul 14.00 WIB, pertemuan diakhiri.
Keluarga kembali ke Bandung via Karawang. Sejak saat itu, mereka tidak tahu lagi

apa yang terjadi.”*

Kodam Jaya telah memerintahkan untuk melaksanakan keputusan
MAHADPER dan menyusun regu tembak yang terdiri dari empat angkatan.
Kemudian pada tanggal 4 September di pagi buta, Kartosuwirjo bersama-sama

dengan regu penembak dibawa dengan sebuah kapal pendarat kepunyaan Angkatan

53 Irwan Nugroho, dkk, "Fakta Baru Eksekusi Kartosuwirjo”, Majalah Detik, (17-23
September 2012), 11.
* Ibid., 11



101

Laut dari pelabuhan Tanjung Priok ke sebuah pulau di teluk Jakarta, di mana
hukuman mati dilaksanakan. Pada pukul 5.50, tepat setelah komandan regu tembak
memberikan tembakan pengampunan, oleh dokter dikeluarkan Visum et Repertum
untuk Kartosuwirjo dan juga di pantai pulau itu jenazah Kartosuwirjo dikebumikan

menurut adat Islam.*

Hukuman mati terhadap Kartosuwirjo menjadi akhir dari gerakan dan
perjuangan Darul Islam di Jawa Barat. Akan tetapi gerakan Darul Islam di daerah lain
tidak otomatis padam. Dalam catatan sejarah, komando pusat dan pimpinan pusat
Darul Islam diserahkan dan diteruskan oleh Teungku Daud Beureueh yang selama itu

memimpin gerakan Darul Islam di Aceh.

Dari perjuangan Kartosuwirjo tersebut, dapat dipahami bahwa Kartosuwirjo
ingin membentull niegara yeng ideal: Megara ideal adalah negara yang sesuai dengan
cita-cita ajaran Islam. Secara empiris, negara ideal ini mengacu kepada Negara
Madinah, baik pada masa Nabi maupun pada masa al-Khulafa’ al-Rasyidin, karena di
negara Madinah ini ajaran-ajaran Islam dilaksanakan dengan sempurna, terutama
dengan menjadikan hukum Islam sebagai hukum positif. Hanya saja karena karena
kondisi pada masa kini sudah jauh berbeda dengan kondisi pada masa itu, maka

format dan sistem kenegaraan yang ideal pada masa kini juga mengacu kepada

55 Holk H. Dengel, Darul Islam, 207.



102

penghargaan nilai-nilai kemanusiaan universal serta kecenderungan dunia modern

yang rasional.*®

36 Zainul Kamal, dkk, /slam Negarad&Civil Society (Gerakan dan Pemikiran Islam
Kontemporer), (Jakarta; Paramadina, 2005), 73.



BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan dalam bab-bab sebelumnya, yakni pada bab pertama

hingga bab terakhir, dapat diambil beberapa kesimpulan, yaitu:

1. Pendiri Negara Islam Indonesia adalah Sekarmadji Maridjan Kartosuwirjo.
Kartosuwirjo, dilahirkan pada tanggal 7 Januari 1905 di Cepu, sebuah kota
kecil antara Blora dan Bojonegoro. la adalah anak seorang mantri di kantor
yang mengoordinasikan para penjual candu di kota kecil Pamotan, dekat
Rembang. Pada usia 6 tahun, Kartosuwirjo masuk Sekolah Bumi Putra Kelas
Dua. Setelah tamat ia melanjutkan pada Sekolah Dasar Kelas Satu yang
memakai bahasa Belanda. Setelah ayahnya pindah ke Bojonegoro, ia berhasil
masuk Sekolah Dasar Eropa (ELS). Setelah tamat dari ELS, ia melanjutkan
studi ke Surabaya dan masuk Nederlandsch Indische Artsen School (NIAS),
Sekolah Dokter Hindia Belanda. Tetapi ia dikeluarkan karena alasan politik.
Pada masa sekolah, ia terdaftar sebagai anggota Jong Java. Kemudian ia
keluar dari organisasi ini lalu masuk ke Jong Islamieten Bond (JIB). Dari

gerakan Jong Java itulah, Kartosuwirjo memulai karirnya.

Pada tahun 1931, ia terpilih menjadi sekretaris PSII, dan pada tahun

1936 ia terpilih menjadi wakil ketua PSII. Pada tahun 1939 Kartosuwirjo

103



104

dikeluarkan dari PSII kemudian ia mendirikan Komite Pertahanan Kebenaran
PSII (KPK-PSII). Pada tanngal 24 Maret 1940 dibentuklah PSII tandingan,
dan pada tahun yang sama Kartosuwirjo mendirikan Institut Suffah yang
bertempat di Malangbong. Pada tahun 1943 Kartosuwirjo masuk sebuah
organisasi kesejahteraan dari MIAI (Madijlis Islam ‘Alaa Indonesia) di bawah
pimpinan Wondoamiseno, sekaligus menjadi sekretaris dalam Majelis

Baitulmal pada organisasi tersebut.

. Kartosuwirjo mendirikan Negara Islam Indonesia hanya semata-mata itba’
kepada negara Islam pada zaman Nabi Muhammad SAW di Madinah yang
dasar hukumnya mengacu kepada al-Qur’an dan Hadis Nabi, dan apabila
melihat syarat-syarat untuk menjadi imam yang telah di sebutkan oleh al
Mawardi, maka Kartosuwirjo telah memenuhi persyaratan tersebut, dan ia
dapat diangkat menjadi imam.

. Ketika Jepang menyerah tanpa syarat kepada Indonesia, Belanda ingin
menduduki Indonesia kembali, dengan mengadakan perjanjian-perjanjian
dengan pihak Indonesia, Kartosuwirjo menolak perjanjian-perjanjian tersebut
karena menurutnya perjanjian-perjanjian tersebut akan merugikan Indonesia.
Ketika ditandatanginya perjanjian Renville, maka pasukan Siliwangi harus
keluar dari Jawa Barat dan pindah ke Yogyakarta. Tetapi Kartosuwirjo tidak
menghiraukannya, ia serta pasukannya tetap tinggal di Jawa Barat untuk

memerangi pasukan Belanda. Karena tentara Indonesia meninggalkan Jawa



105

Barat dan diserahkan kepada Belanda, maka Jawa Barat menjadi hak De facto

bagi Negara Islam Indonesia.

Menurut Kartosuwirjo di Jawa Barat sejak didirikannya Negara [slam
tahun 1948 hanya terdapat dua golongan yang saling mengadu kekuatan, yaitu
Belanda dan Negara Islam Indonesia, semua golongan-golongan lainnya tidak
diizinkan untuk menduduki sebuah daerah di Jawa Barat. Bila kesatuan-
kesatuan tersebut memberikan perlawanan pada waktu mereka dilucuti, maka
mereka dianggap sebagai musuh Negara Islam Indonesia dan musuh Islam.
Termasuk juga Divisi Siliwangi yang ia anggap telah menyerahkan Jawa
Barat kepada Belanda. Oleh karena itu kesatuan ini tidak lagi punya hak untuk

menduduki kembali daerah Jawa Barat.

Dengan periuheperjuangain akhimya Kartosuwirjo. memproklamasikan
Negara Islam Indonesia (NII) pada 7 Agustus 1949, di kampung Cisampang,
desa Cidugaleuin, kecamatan Leuwisari Tasikmalaya, yang dihadiri oleh
anggota Komandemen Tertinggi, yaitu Dewan Imamah yang dulu. Sejak
itulah hubungan TII dan RI berpatah arang, tidak mungkin lagi dapat

diperbaiki.

Pada waktu Mohammad Natsir menjadi perdana menteri, ia beberapa
kali mengupayakan agar Kartosuwirjo dan DI/TII-nya kembali ke pangkuan

RI. Sejak 1960, pengikut Kartosuwirjo mulai berkurang. Dalam konflik



106

bersenjata dengan tentara Rl, pasukan TII mulai terdesak. Pada 4 juni 1962,
Kartosuwirjo tertangkap di sebuah gubuk di Gunung Geber, Majalaya,
Bandung, Jawa Barat. Pada 16 Agustus 1962 Kartosuwirjo dijatuhi hukuman
mati oleh MAHADPER. Dan hukuman mati itu dilaksanakan di bulan

September 1962.

B. Saran-Saran

Berdasarkan pada permasalahan yang diangkat oleh penulis yaitu mengenai
peran Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam Indonesia, maka dari itu penulis
memberikan saran sebagai berikut:

1. Seharusnya pemerintah tidak sepenuhnya menganggap Kartosuwirjo sebagai
pemberontak, Kartosuwirjo menurut penulis termasuk pahlawan Indonesia,
karena Kartosuwirjo telah ikut serta memperjuangkan kemerdekaan
Indonesia, dengan mempertahankan Jawa Barat agar tidak dikuasai oleh
Belanda. Dan pemerintah seharusnya memberi tahu letak makam
Kartosuwirjo kepada keluarganya, karena menurut penulis itu merupakan hak
dari keluarga Kartosuwirjo untuk mengetahui letak makam Kartosuwirjo.

2. Hasil dari penelitian ini tentunya masih belum sempurna. Penulis masih
menggunakan sumber sekunder dalam penelitian ini karena kendala jarak
dengan lokasi sumber primer. Untuk itu penulis menyarankan agar dalam
penelitian selanjutnya mengenai Peran Kartosuwirjo dalam mendirikan

Negara Islam Indonesia dapat dilakukan secara lebih mendalam dengan



107

sumber-sumber primer yang lebih otentik. Jika dari hasil penelitian ini masih
banyak kekurangan baik dalam segi penulisan ataupun tentang informasi yang
berkaitan dengan peran Kartosuwirjo dalam mendirikan Negara Islam
Indonesia, maka penulis mengharapkan saran dari pembaca agar penulis dapat
menyempurnakan hasil penelitian yang sudah peneliti tuliskan dalam karya

ini.



DAFTAR PUSTAKA

Buku-buku:

Abdurrahman, Dudung. Metodologi Penelitian Sejarah. Yogyakarta; Arus Media,
2007.

Afadlal,dkk, /slam dan Radikalisme di Indonesia. Jakarta: LIPI Press, 2005

Ahmed, Akbar S. Rekonstruksi Sejarah Islam (Di Tengah Pluralitas Agama dan
Peradaban). Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003.

Ahmad. Zainal Abidin. Piagam Nabi Muhammad SAW: Konstitusi Negara Tertulis
yang Pertama di Dunia. Jakarta: Bulan Bintang, 1973.

Al- Chaidar. Pengantar Pemikiran Politik Proklamator Negara Islam Indonesia S.M.
Kartosoewirjo (Mengungkap Manipulasi  Sejarah Darul Islam/DI-TII
semasa Orde Lama dan Orde Baru). Jakarta: Darul Falah, 1999.

. Wacana Ideologi Negara Islam (Studi Harakah Darul Islam dan Moro

National Liberation Front). Jakarta: Darul Falah, 1998.

Al-Mawardi, Imam. Al Ahkam Al Sulthaniyah: Hukum-Hukum Penyelenggaraan
Negara dalam Syariat Islam. Terj. Fadli Bahri. Jakarta: Darul Falah, 2006.

Amiruddin, M. Hasbi. Konsep Negara Islam Menurut Fazlur Rahman. Yogyakarta:
UII Press, 2000.

Harahap, Syahrir. “Darul Islam”. Ensiklopedi Islam Volume 2 editor Nina M.

Armando. Jakarta: Ichtiar Baru Van Hoeve, 2005



Aziz, Abdul. Chiefdom Madinah: Salah Paham Negara Madinah. Jakarta: Pustaka
Alvabet, 2011.

Benda, H. J. Bulan Sabit dan Matahari terbit: Islam Indonesia pada masa
Pendudukan Jepang. Terj. Daniel Dhakidae. Jakarta: Pustaka Jaya, 1980.

Boland, B. J. Pergumulan Islam di Indonesia 1945-1972. Jakarta: PT Grafiti Pers,
1985.

Dengel, Holk H. Darul Islam dan Kartosuwirjo (Angan-Angan yang Gagal). Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, 1995.

Dijk, C. Van. Darul Islam (Sebuah Pemberontakan). Jakarta: Pustaka Utama Grafiti,
1995.

Djaelani, Abdul Qadir. Négara Ideal Menurut Konsepsi Islam. Surabaya: PT Bina
Ilmu, 1995.

Engineer, Asghar Ali. Devolusi Negara Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000.

Firmansyah, Adhe. S.M. Kartosuwirjo (Biografi Singkat 1907-1962). Yogyakarta:
GARASI, 2009.

Fuad, Zakki, Negara Islam atau Negara Nasional (Pemikiran Fundamentalis vs
Liberal). Kediri: Jenggala Pustaka Utama, 2007.

Haj, Abu Abdul Fattah Ali Ben Haj & Muhammad Igbal. Negara Ideal Menurut
Islam (Kajian Teori Khilafah dalam Sistem Pemerintahan Modern). Jakarta:
Ladang Pustaka & Intimedia, 2001.

Hasjmy, A. Dimana Letaknya Negara Islam. Surabaya: Bina I[lmu, 1984.



Kandu, Amirullah. Ensiklopedi Dunia Islam (Dari Masa Nabi Adam a.s Sampai
Dengan Abad Modern). Bandung: CV Pustaka Setia, 2010.

Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003.

Maryam. Siti. Sejarah Peradaban Islam (Dari Masa Klasik Hingga Modern).
Yogyakarta: LESFI, 2002.

Ma’arif, Ahmad Syafi’i. Islam dan Politik: Teori Belah Bambu (Masa Demokrasi
Terpimpin 1959-1965). Jakarta: Gema Insani Press, 1996.

Misrawi, Zuhairi. MADINAH: Kota Suci, Piagam Madinah, dan Teladan Muhammad
SAW. Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2009.

Mufrodi, Ali. Pranata Sosial Islam Di Indonesia 1900-1945 (Politik dan
Pendidikan). Surabaya: Alpha, 2007.

Muljana, Slamet. Kesadaran Nasional(Dari Kolonialisme sampai Kemerdekaan Jilid
1). Yogyakarta: LkiS, 2008.

Mohammad, Herry. Tokoh-Tokoh Islam Yang Berpengaruh Abad 20. Jakarta: Gema
Insani Press, 2006.

Nugroho, E. “Darul Islam”. Ensiklopedi Nasional Indonesia. Jakarta: PT Cipta Adi
Pustaka, 1988.

Poesponegoro, Marwati Djoened, dkk. Sejarah Nasional Indonesia Vil (Zaman
Jepang dan Zaman Republik Indonesia 1942-1998). Jakarta: PT Balai
Pustaka, 2008.

Pulungan, J. Suyuthi. Prinsip-Prinsip Pemerintahan dalam Piagam Madinah

Ditinjau dari Pandangan al-Qur ‘an. Jakarta: Rajawali Pers, 1996.



. Figh Siyasah: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran. Jakarta: PT

Raia Grafindo Persada, 1997.

Ratna, Nyoman Kutha. Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan llmu Sosial
Humaniora pada Umumnya. Yogyakarta: Jack, 2010.

Santoso, Kholid O. Jejak-Jejak Sang Petualang Pemberontak (Pemikiran, Gerakan
dan Ekspresi Politik S.M Kartosuwirjo dan Daud Beureueh). Bandung:
Segaorsy, 2006

Sjadzali, Munawir, Islam dan Tata Negara (Ajaran, Sejarah dan Pemikiran). Jakarta:
UI Press, 1990.

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta,
2012.

Sukarja, Ahmad, Piagam Maadinah dan Undang-Undang Dasar 1945 (Kajian
Perbandingan Tentang Dasar Hidup Bersama dalam Masyarakat” yang
Majemuk). Jakarta: UI Press, 1995.

Sunanto, Musyrifah. Sejarah Peradaban Islam Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2010.

Toriquddin, H. Moh. Relasi Agama dan Negara (Dalam Pandangan Inteiektual

Muslim Kontemporer). Malang: UIN Malang Press, 2009.

Internet:

http://id.wikipedia.org/wiki/Teori peran (diakses 21 juni 2013).




Majalah:
Nugroho, Irwan, dkk. “Fakta Baru Eksekusi Kartosuwirjo”, Majalah Detik,

(17-23 September 2012).



