#### LANDASAN TEORT

#### A. TAFSIR DAN ASPEK ASPEKNYA

#### 1. Pengertian Tafsir

Pengertian tafsir berasal dari bahasa Arab "At-Tafsir" mempunyai arti yang berbeda-beda, tergantung - konteks dan maksud tertentu, untuk menghindari kesalah pahaman yang disebabkan oleh perbedaan dalam mengarti - kannya, berikut akan dijelaskan pengertian tafsir nemurut bahasa dan istilah .

#### a. Tafsir Menurut Bahasa

Dalam mengartikan perkataan tafsir menurut bahasa ini, para Ulama' tidak selalu sepakat melainkan
mereka berbeda-beda pendapat sebagai berikut:

1. Dr. Abdur Rahman dielih bahasa oleh Abu Laila dan Muhammad Thohir (1998: 14) mengatakan: "Tafsir" bera
sal dari akar kata "fas-sa-ra", menurut bahasa taf
sir bermakna menjelaskan maksud dari suatu lafald.

Sebagaimana yang terdapat dalam firman Allah:

( العرائ و العرائ المنال المنال

2. Imam Az-Zarkasi mengatakan, bahwa tafsir itu berasal dari kata "tafsirah" yang berarti statoskop, yaitu alat yang dipakai oleh para dokter untuk memeriksa - yang berfungsi membuka dan menjelaskan, sehingga tafsir berarti penjelasan.

Sebagai sorang dokter dengan statoskopnya dapat menjelaskan penyakit apa yang diderita oleh para pasien. Begitu pula Mufassir dengan tafsir dapat membuka arti ayat,kisah dan sebab-sebab turunnya.

(Az-Zarkasyi, II, 1988: 163)

- 3. Menurut Syeh Manna'ul Catthan, kata tafsir itu mengikuti wazan taf'il, dari kata "fasara" yang berar ti menerangkan, membuka dan menjelaskan makna yang ma'qul. Dalam bahasa Arab perkataan "fasru" berarti membuka arti yang sukar, sedang perkataan tafsir be rarti membuka atau menjelaskan arti yang dimaksud dari lafald-lafald yang sulit, sehingga berarti penjelasan/keterangan . (Al Cattan, 1994: 455)
- 4. Menurut Ahmad Asy-Syirbashi, kata tafsir berasal da ri akar kata "al-fasr yang berarti penjelasan atau keterangan yakni menerangkan atau mengungkapkan sesuatu yang tidak jelas, jadi keterangan yang memberikan pengertian sesuatu itu disebut tafsir."

(Asy-Syirbashi, 1991: 5)

Dari pengertian tafsir menurut bahasa seperti tersebut diatas, ternyata bahwa sekalipun mereka berbeda pendapat, dalam menerangkan kata asal dari lafald - tafsir itu, tetapi sebetulnya semua sependapat, bahwa perkataan tafsir itu menurut bahasa berarti keterangan, penjelasan/kupasan yang dipakai untuk menjelaskan maksud dari kata-kata yang sukar.

#### b. Tafsir Menurut Istilah

Adapum tafsir menurut istilah, para Ulama' juga berbeda-beda dalam mengemukakan definisinya, ada yang panjang lebar, dan ada yang singkat seperti berikut ini 1. Ibnu Abbas mendinifisikan tafsir sebagai berikut:

النفسيرهو علم نزول الأيات و سُوُنها واعام بيم الم الله والمرسم المرسول والإساب التازلد منها عمر تنب سكة الومرسة الم و فتاكه الم و مستوا و مستوا و مستوا و مستوا و مستولها و عسرها و و عدلها و المناها و المنا

#### (Az-Zerkesi, II, 1988: 163-164)

"Tafsir itu ialah ilmu mengenai turunnya ayat - ayat dan hal-ihwalnya, cerita-cerita dan sebab-sebab turunnya, tertib makiyah dan madaniyahnya, muhkam dan mutasyabihnya, nasikh dan mansukhnya, kusus dan umum nya, mutlak dan muqoyyatnya, mujmal dan mufassarnya, halal dan haramnya janji dan ancamannya, perintah -

dan larangannya, dan mengenai ungkapan-ungkapan dan perumpamaannya".

2. Az-Zarkasi mendinifisikan tafsir sebagai berikut:

النفسير علم يغرف به كتاب الله المنزّل على نبته مجر النفسير علم يغرف به كتاب الله المنزّل على نبته مجر المعالية وانستُنهُ الكامل وحلّه (Az-Zarkasyi, I, 1988: 33)

"Tafsir ialah ilmu untuk mamahami kitab-kitab Allah yang diturunkan kepada nabi Muhammad SAW, dan menje-laskan artinya, serta mengeluarkan hukum-hukum dan hikmah-hikmahnya".

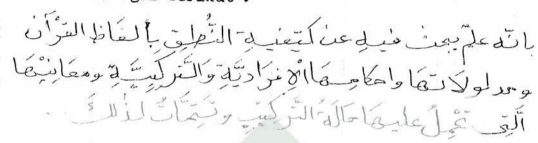
3. Prof. Dr. T. M. Hasby As Shiddigy (1904-1976) mengutip - difinisi tafsir dari pengarang kitab Taujih yaitu : Asy-Syekh al-Jazairi sebagai berikut:

النفسير في الحقيقة الما لعوسترخ اللّفظ المستقلق عند الله ولالله والمعلى عنده عائزاد مله الوثقار به الولله ولالله عليه عنده عائزاد مله الوثقار به الولله ولالله عليه باحدى طرق الدّلالة -

"Tafsir itu pada hakekatnya ialah mensyarahkan lafald yang sukar difahamkan oleh pendengar dengan
uraian yang menjelaskan maksud, yang demikian itu
ada kalanya dengan menyebut muradifnya (sinonimnya)atau yang mendekatinya, atau ia mempunyai petunjuk kepadanya melalui suatu jalan dalalah (petunjuk)".

(As Shiddlegy, 1994: 179)

4. Prof. Dr. H. Abdul Jalal mengutip definisi dari Az-Zahabi sebagai berikut:



"Tafsir ialah ilmu yang membahas cara-cara mengucap-kan lafald-lafald al-qur'an dan menerangkan petunjuk petunjuk serta hukum-hukumnya baik yang mufrod maupun yang tersusun dan menjelaskan makna-makna yang dibawa oleh makna-makna yang dibawa oleh lafald-la-fald itu ketika dalam susunan atau dalam redaksi, ser ta ulasan-ulasan yang melengkapi semua itu ".

(Abdul Jalal, 1990: 5)

5. Ahmad Asy Syibashi menjelaskan kata tafsir menurut istilah berarti ilmu tentang turunnya ayat-ayat al qur'an, sejarah dan situasi pada saat-saat ayat
itu diturunkan, juga sebab-sebab turunnya ayat, meli
puti tentang penyusunan ayat yang turun dimakkiyah ataupun dimadaniyyah, ayat-ayat yang muhkam dan
yang mutasyabihat, ayat-ayat yang naskh dan ayat-ayat
yang mensukh, ayat-ayat yang bermakna khusus atau
ayat-ayat yang bermakna umum, ayat-ayat yang mutlak
dan ayat-ayat yang muqoyyad, mujmal dan mufasshal,ha
lal dan haram. (Asy-Syirbashi, 1991: 6)

6. Abu Hayyan mendinifisikan tafsir menurut istilah, yang dikutib oleh Hasby As Siddiegy sebagai berikut
ilmu tafsir ialah ilmu yang membahas masalah cara
pengucapan lafald al-qur'an, tentang petunjuk-petunjuknya, hukum-hukumnya, baik ketika berdiri sendiri
maupun ketika tersusun, yang dimungkinkan baginya ketika serta hal-hal lain yang melengkapinya.

( As Shiddiegy, 1974: 456)

Apabila semua difinisi tafsir tersebut diatas di teliti dengan cermat, maka akan tampak, bahwa sekalipun redaksi masing-masing difinisi berbeda, maka garis besarnya dapat ditarik suatu kesimpulan atau pengertian - yang sama yaitu dalam segi makna dan tujuan tafsir Alqur'an semua difinisi tersebut diatas, bahwa makna taf sir adalah ilmu yang membahas ayat-ayat al-qur'an dengan tujuan untuk menjelaskan maksud firman Allah SWT didalam kitab.Nya itu, yang meliputi pemahaman arti dan penjelasan maksud-maksudnya.

#### 2. Metode Penafsiran Al-Our'an

Yang dimaksud dengan metode penafsiran al-qur'an disini adalah cara penafsiran al-qur'an baik didasarkan atas pemakaian sumber-sumber penafsirannya, sisitim pen jelasan tafsirannya, maupun yang didasarkan atas susunan dan tertib ayat-ayat yang ditafsirkan. (Jalal, 1990: 62)

AbdulJalal (1990: 64) membagi metode penafsiranal-qur'an sebagai berikut:

- a. Metode penafsiran al-qur'an dari segi sumbernya ada 3 macam, yaitu:
  - 1. Metode tafsir bil ma'tsur
  - 2. Metode tafsir bil ra'yu
  - 3. Metode tafsir izdiwaji
- b. Metode pemafsiran al-qur'an ditinjau dari segi cara penjelasannya ada 2 macam, yaitu:
  - 1. Metode tafsir bayani/metode diskriptif
  - 2. Metode tafsir muqorain/metode komparatif
- c. Metode penafsiran al-qur'an ditinjau dari segi keluasan penjelasannya ada 2 macam, yaitu:
  - 1. Metode tafsir ijmali
  - 2. Metode tafsir itnabhi
- d. Metode penafsiran al-qur'an ditinjau dari segi susunan dan tertib ayat yang ditafsirkan ada 2 macam:
  - 1. Metode tafsir tahlili
  - 2. metode tafsir maudu".i

Syeh Muhammad Ali Ash-Shobuni dalam kitab "At-Tib yan fi Ulumil Qur'an" membagi metode penafsiran al-qur'an menjadi 3 macam, yaitu:

- a. Metode tafsir bil riwayah disebut juga tafsir bin nakl atau tafsir bil ma'tsur
- b. Metode tafsir bil diroyah dusebut pula tafsir bil ra' yu.

c. Metode tafsir bil isyarah yang disebut pula tafsir isyari. (Muhammad As Shobuni, alih bahasa oleh Muhammad Qodir Nur, 1988: 90)

Menurut hemat kami, pembagian metode penafsiranal-qur'an menjadi 3 macam seperti tersebut adalah kurang tepat, sebab tidak katagoris (sependapat) karena pembagian menurut Abdul Jalah sempurna dan sependapat.

Untuk lebih jelasnya berikut penulis . kemukakan pengertian masing-masing metode penafsiran al-qur'an menurut Abdul Jalal, yaitu:

- a. Metcde penafsiran ditinjau dari segi sumbernya ada 3 macam, yaitu:
- 1. Metode tafsir bil ma'tsur atau bil riwayah atau bil manqul yaitu: tata cara menafsirkan ayat-ayat alqur'an yang didasarkan pada penafsiran dari alquran dari hadits dan dari riwayah sahabat, dan dari riwayah para tabi'in, sebagian Ulama' menambah wadengan riwayat para tabi'it-tabi'in, sebagaimana yang di uraikan oleh Muhammad Ali As Shobuni dalam kitab At-Tibyan fi Ulumil Cur'an(1988: 91)

Guru besar tafsir pada Fakultas Syari'ah di Riyad, Syeh Mannaa'ul Caththaan dalam kitabnya Mabaahits Fi Ulumil Gur'an diterjemahkan oleh Mudzakkir, yang Yang menjelaskan tentang metode tafsir bil ma'tsur ini sebagai berikut: tafsir yang didasarkan atas dalil-dalil yang disebutkan dengan shoheh secara ter tib, mulai tafsir qur'an dengan tafsir qur'an, atau dengan sumnah, karena sumnah itu datang untuk menjelaskan kitab Allah, atau dengan yang diriwayat kan dari para sahabat, karena mereka adalah orang yang paling tahu dengan kitab Allah itu, atau dengan apa yang dikatakan oleh tokoh Tabi'in karena umumnya mereka menerima hal itu dari para sahabat.

# (Al Chatthan, Mudzakkir, 1994: 482-483)

Menurut Abdul Jalal (1990:65) metode ini mengambil riwayat atau kutipan dari sumber yang berhubungan dengan makna ayat yang akan ditafsirkan, lalu me nyebutkan penafsirannya berdasarkan riwayat atau ku tipan tersebut, tanpa berijtihad didalam menjelaskan maksud ayat tadi, dan tidak mencari penafsirannya da ri sumber lain, bahkan menghindari keterangan yang tidak ada faedahnya selama tidak ada dalilnya.

Diantara kitab-kitab yang memakai metode tafsir bil ma'tsur atau bil riwayah ini antara lain:

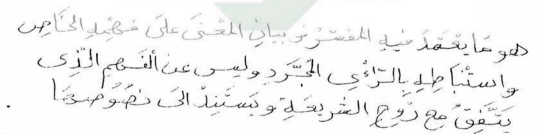
- a. Jami'ul Bayan Fi Tafsiril Cur'an oleh Ibnu Jarir Ath Thobari (wafat 310.H)
- b. Al Kasyfu Wal Bayan An Tafsiril Cur'an oleh Imam Ahmad Ibnu Ibrahim As Tsa'labi (427 H).

- c. Ma'alimut Tanzil, oleh Imam Al-Husain Ibnu Mas'ud Al Baghawi (516.H)
- d. Tafsirul Gur'an Adhim, Oleh Imam Abul Fida Isma'il Ibnu Katsir (774. H)
- e. Ad Durrul Mantsur Fit Tafsir Bil Ma'tsur, oleh Imam-Jalaluddin As Suyuti (911 H)

(Az-Zahaby, dikutip oleh Abdul Jalal, 1990: 65)

2. Metode tafsir bil ra'yi atau bil diroyah atau bil ma' qul, yaitu: cara menafsirkan al-qur'an dengan didasar kan atas sumber ijtihad dan pemikiran mufassir terhadap tuntunan kaidah bahasa Arab dan kesusasteraannya, teori ilmu pengetahuan, setelah dia menguasai sumber- sumber tadi.

Sebagaimana kutipan Abdul Jalal dari Manna' Khalil Al Qotthan (1990: 66)



"Tafsir bil ra'yi ialah metode penafsiran yang disitu mufassir dalam menerangkan makna yang berlandaskan kepa
da kepahamannya yang khusus dan pengambilannya yang hanya dengan akal saja, dan tidaklah keterangannya itu
dari kepahaman yang sesuai dengan jiwa syari'ah dan-

yang berdasarkan kepada nash-nashnya".

Menurut Hasbi As Siddiegy berpendapat bahwa taf sir bil ra'yu adalah penafsiran al-qur'an dengan riwayat, juga menggunakan ijtihad, perpegang kepada kaidah kaidah bahasa dan adat istiadat orang Arab dalam mempergunakan bahasanya. (As Siddiegi, 1994: 213)

Terhadap metode tafsir bil ra'yu ini memang Ulama' berlainan paham, ada yang memperbolehkan dan ada
yang tidak, meskipun perbedaan faham itu sebetulnya hanya berlaku kalau didalam menafsirkan dengan ra'yu itu
tidak terdapat dasar sama sekali, atau jika dilaksana kan tanpa pengetahuan kaidah bahasa arab, pokok - pokok
hukum syari'ah, atau jika penafsiran tersebut dipakai
untuk menguatkan kemauan nafsu belaka.

Kalau semua sarat menjadi mufassir telah dipenuhi seluruhnya, maka orang tidak dilarang menafsirkan al
qur'an dengan ijtihad dan ra'yu itu, sebab al-qur'an sendiri mendorong orang supaya berijtihad dan memikir
kan ayat-ayatnya, guna mengetahui hukum-hukumnya.

Kitab-kitab ta fsir Bil Ra'yu diantaranya adalah sebagai berikut:

a. Mafatihul Ghaib oleh Muhammad bin Umar Al Husain Al-Razi (wafat 606.H)

- b. Anwarut Tanzil Wa Asrarit Ta'wil oleh Abdullah bin Umar Al Baidlawi (Wafat 685 H)
- c. Lubabut Ta'wil fi Ma'anit Tanzil oleh Abdullah bin Muhammad (Al Khazin), (wafat 741 H)
- d. Madarikut Tanzil Wa Haqaiqut Ta'wil oleh Abdullah bin Ahmad An Nisfi, (wafat 701 H)
- e. Tafsir al Jalalain oleh Jamaluddin Al Mahdi dan Jama luddin Ad Suyuti, (wafat 864 dan 911 H).

(As Shobuni, 1988: 269)

3. Metode tafsir bil izdiwaji atau metode campuran.

yang dimaksud dengan metode tafsir bil izdiwajiadalah metode tafsir campuran antara metode tafsir bil ma'tsur dengan metode tafsir bil ra'yu adalah cara menafsirkan al-cur'an yang didasarkan atas perpaduan anta ra sumber-sumber tafsir riwayah yang kuat dan shoheh de ngan sumber hasil ijtihad akan pikirang yang sehat, metode ini banyak dipakai dalam tafsir modern, yang ditulis sesudah kebangkitan kembali umat Islam, dengan tuju an untuk membersihkan tafsir-tafsir al-gur'an dari ika tan kaidah bahasa, dan teori-teori yang kurang erat hubungannya dengan maksud ayat, metode ini bertujuanagar supaya tafsir ayat-ayat al-qur'an cepat dapat di pahami dan segera bisa diamalkan . Syeh Rasyid Ridla me namakan metode ini dalam tafsirnya Al Manar dengan sebu tan "Shahih mangul wa shahih ma' qul" (Jalal, 1990: 68)

Kitab-kitab tafsir yang disusun dengan metode - ini adalah, sebagai berikut:

- a. Tafsir Al Manar oleh Syeh Muhammad Rasyid Ridla (wa fat 1354 H)
- b. Al Jawahirul fi Tafsiril Cur'an oleh Syeh Thanthawi-Jauhari (wafat 135 H)
- c. Al-Tafsirul Maraghi, oleh Syekh Ahmad Mushthafa Al Maraaghi, (wafat 1371 H)
- b. Bila ditinjau dari segi cara penjelasannya terhadaptafsiran ayat-ayat al-qur'an, maka metode penafsiran ada 2 macam yaitu:
- 1. Metode tafsir bayani/Diskriptif.

yang dimaksud dengan metode tafsir bayani adalah menafsirkan ayat-ayat al-qur'an hanya dengan memberikan keterangan secara diskriptif tanpa dengan membanding - kan riwayat atau pendapat itu dengan yang lain. Seperti kitab Ma'alimut Tanzil, oleh Al-Baghawi (wafat 516)

#### 2. Metode tafsir mugarin/Komparatif

Yang disebut dengan metode tafsir muqarin adalah menafsirka ayat-ayat al-our'an dengan cara membanding - kan ayat atau riwayat atau pendapat yang satu dengan - yang lain, baik dalam tafsir bi ma'tsur maupun dalam tafsir bil ra'yu, baik dari Ulama' salaf maupun dari ulama' khalaf, untuk dicari persamaan dan perbedaannya-

serta faktor-faktor yang mempengaruhinya, seperti Tafsir Al Jami' li Ahkamil gur'an oleh Imam Al Gurtubhi(wa fat 671 H)

c. Jika ditinjau dari segi keluasan penjelasannya tafsiran-tafsiran, maka metode penafsiran al-qur'an ada dua macam, yaitu:

#### 1. Metode tafsir Ijmali

Yang dimaksud dengan metode tafsir ijmali ialah menafsirkan ayat-ayat al-qur'an dengan secara global saja, tidak secara mendalam dan panjang lebar, sehing ga mudah dipahami oleh orang awam . Seperti . Tafsir Al Gur'anil Karim oleh M.Farid Wajdi dan Tafsir Al Wasith yang diterbitkan oleh Hajma'ul Buhutsil Islamiyah .

#### 2. Metode tafsir Ithnabi

Yaitu dalam menafsirkan al-qur'an secara mendetail atau terperinci, dengan uraian-uraian yang panjang lebar, sehingga cukup jelas dan terang, yang banyak disenangi oleh para cerdik dan pandai. Contohnya: Tafsir Al Manar oleh M.Rasyid Ridla (wa fat 134 H), Tafsir Al Maraghi oleh Syeh Musthofa Al Maraghi (wafat 1952 H), Tafsir Fi Dhilalil qur'an oleh Sayyid Cuthub (wafat 1966)

(Abdul Jalal, 1990: 69-70)

d. Bila ditinjau dari segi sasaran dan tertib ayat ayat yang ditafsirkan, maka metode penafsiran Al-quran ada 2 macam, yaitu:

## 1. Metode tafsir Tahlili

Yaitu menafsirkan ayat-ayat al our'an dengan ca ra urut dan tertib, sesuai dengan terdapatnya ayat ayat dan surat-surat dalam al our'an, dari awal surat Al-Fatehah sampai akhir surat An Naas. Seperti Tafsir Mafatihul Ghaib oleh Al Fahrur Razi.

## 2. Metode tafsir Maudu'i

Yaitu metode menafsirkan ayat-ayat al Cur'an de ngan cara mengumpulkan ayat yang mengenai satu Judul atau topek tertentu, dengan dengan memperhatikan ma sa turun atau asbabun nuzul ayat, serta dengan mem - pelajari ayat-ayat tersebut dengan secara cermat dan mendalam, dan memperhatikan hubungan ayat yang satu dengan ayat yang lain, didalam menunjuk suatu perma salahan, kemudian menyimpulkan masalah yang dibahas-dari dilalah ayat-ayat yang ditafsirkan secara terpa du itu. Contohnya seperti: Al Mar'ah fil Cur'anil - Karim, oleh Abbas Al Aqqad (Abdul Jalal, 1990: 70)

Kedua metode ini bisa untuk Tafsir Bil Ma'tsur atau Bir Ra'yi dan bisa pula untuk tafsir Bayani atau Muqarin dan sebagainya .

# 3. Sistimatika Penafsiran

Yang dimaksud dengan sistimatika penafsiran di sini adalah jalan yang ditempuh oleh para mufassir di dalam menafsirkan ayat-ayat Al Qur'an, misalnya ada mufassir yang menafsirkan ayat, memberi arti mufrodat - lalu memberi penjelasan makna ringkasnya, baru mengemu kakan penjelasan maksud dan kandungan ayat-ayat yang di tafsirkan tersebut dengan panjang lebar, ada pula mufas sir yang menyebutkan ayat lalu terjemahannya, kemudian penjelasan tafsir-tafsirnya secara luas, akhirnya di tarik kesimpulan dari tafsiran-tafsiran tersebut.

Yaitu sistimatika al-cur'an yang hanya menggunakan atau mengemukakan segi-segi penafsirannya, dan
biasanya hanya memberi kata-kata sinonim dari lafallafal ayat yang sukar serta memberi sedikit penjelasanpenjelasan yang ringkas, hal semacam ini dapat ditemuipada tafsiran Nabi dan para sahabat, yang biasanya ha
nya memberi keterangan tentang maksud kata ayat- ayat
yang sukar saja, yang dikatakan dibelakang kata-kata tersebut.

(Abdul Jalal, 1990; 79)

# b. Sistimatika sedang ( Sindikil)

Yaitu yang menggunakan dua atau tiga segi perafsiran saja, contohnya hanya menerangkan kata-kata mufrodat, sebab turunnya ayat dan sedikit tafsiran kalimah kalimahnya, sistimatika ini dipakai oleh sebagian sahadan tabi'in, yang mulai menambah sedikit keterangan yang disisipkannya di tengah-tengah ayat Al Qur'an .

# c. Sistimatika lengkap ( be miligil)

Yaitu yang banyak menggemukakan segi-segi penafsiran ayat, mulai dari segi kata-kata mufrodat, i'rab dan bacaannya, munasabah aya t yang ditafsirkan dengan lainnya, sebab-sebab turunnya ayat, dan pengistimbatan-hukum kandungannya, serta hikmah disyariatkannya hukum hukum itu. sistimatika ini ditemui pada tafsiran-tafsi ran dari sebagian tabi'it tabi'in dan para ulama muta-qaddimin pada umumnya .

Segi penafsiran mereka kebanyakan dikemukakan de ngan bersambung, tanpa memberi judul khusus seperti Taf sir Al Manar, Al Azhar .

Tetapi banyak pula yang memisah-misah segi penaf siran satu persatu dengan memberi judul tersendiri pada tiap-tiap segi penafsirannya, seperti terdapat dalam - Tafsir Al-Maraghi, Tafsir Al Mufrodat dan lain-lain . Yang lebih baik dalam sistimatika ini adalah yang lebih lengkap.

#### B. PENGERTIAN AULIYA' ALLAH

# 1. Pengertian Auliya' Allah Secara Lughot

Lafald bila menggunakan kaidah sorof maka lafald ini terbentuk dari asal kata jamaknya maka artinya adalah hujan yang turun setelah terjadinya hujan yang pertama, jila lafald jamak yang digunakan adalah memakai lafald maka artinya adalah yang men cintai, yang selalu benar. yang selalu menolong dan yang selalu taat.

# (Mahluf Lois, 1987; 919)

Al-Jurjani mendinifisikan lafald wali ini demikian "lafald wali merupakan sighot isim yang
berwazan yang berarti orang yang selalu taat yang tidak pernah tergoda oleh perbuatan maksiyat, lafal
wali ini dapat juga bermaksud maf'ul yang berarti orang
yang selalu dianugerahi kebaikan oleh Allah, dengan
demikian dapat ditarik suatu kesimpulan bahwa arti wali secara iatilah adalah orang yang telah ma'rifat kepada Allah serta sifat-sifarnya sesuai dengan taraf kema
mpuan mereka mematuhi segala perintah serta menjauhi
segala larangannya". (Al Jurjani: 254)

# 2. Pengertian Auliya' Allah Menurut Al Qur'an

Menurut Ibn Taymiyah dalam bukunya Wali Allah - dan Wali Setan mengatakan bahwa: Wali Allah adalah - orang Islam iman yang taqwa, sedangkan manusia dalam iman dan taqwa ada yang lebih dan kurangnya, maka Wali Allahpun juga ada lebih dan kurangnya dalm kewaliannya menurut iamn dan taqwanya. Demikian pula halnya orang berlebih kurang dalam kekafiran dan kemunafikan bergantung kepada prosentase sifat-sifat kekafiran dan kemunafikan yang dimilikinya, maka sebesar itulah pula mereka itu memusuhi Allah.

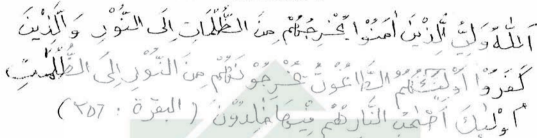
Seperti halnya firman Allah yang berbunyi :



Artinya: Ingatlah, Sesungguhnya Wali-wali Allah itu tidak ada kekhawatiran terhadap mereka dan tidak pula bersedih hati, yaitu mereka yang beriman dan mereka selalu bertaqwa (Qs. Yunus: 62,63)

Pokok pangkal iman dan taqwa itu ialah iman kepada para Rasul disamping yang pertaman yaitu iman ke pada Allah, jadi iman kepada Rasul tadi didalamnya ke pada Rasul penutup Muhammad SAW. Maka iman kepada Nabi Muhammad mencakup iman pula kepada kitab-kitab - Allah dan utusan-utusan-Nya.

Dan Allah telah berfirman:



Artinya: Allah adalah Wali orang-orang Mu'min mereka dikeluarkan dari kegelapan kekafiran kepada iman. Sedangkan orang kafir itu pemimpin-pemimpin (Wali)nya ialah syaithan, mereka dike luarkan dari cahaya terang kepada kelam hitam kekafiran, mereka itu adalah isi neraka kekal didalamnya.

Dan selanjutmya firman Allah: "ya orang-orang beriman janganlah kamu sekalian mengambil orang-orang yahudi - dan orang-orang kafir menjadi pemimpin-pemimpin (Wali) kamu, sebab sebagian diantara mereka itu menjadi pemim pin terhadap bagian yang lainnya. Adapun barang siapa diantara kamu yang memilih mereka itu menjadi pimpinan maka sesungguhnya orang itu termasuk golongan merekasesungguhnya Allah itu tidak akan memberi pimpinan kepada orang-orang penyeleweng.

Maka fakta membuktikan terhadap orang-orang - yang bersemi benih kedurjanaan dalam hatinya, bergegas mendampingi mendekati berpihak kepada mereka seraya merengek, Kami takut akan dilanda mara bencana.

(Ibn Taimiyah, tt: 17)

Dan banyak lagi ayat yang menyebutkan tentang - Wali-wali Allah seperti ayat 51 sampai dengan ayt 56 dari surat Al Maidah dan ayat 44 dari surat Al Kahfi.

Demikianlah disinyalir ayat-ayat al qur'an tentang wali-wali Allah itulah yang wajib diikuti selamatidak menyeleweng dari alqur'an dan dari As Sunnah.

#### 3. Pengertian Wali Allah menurut Sunnah.

Pengertian Auliya' Allah menurut Sunnah adalah sebagaimana pendapat dari imam As Shaukanhi yang ada - dalam buku yang berjudul " Qatrul Wali Ala Hadits il - Wali " hadits tersebut adalah hadits shoheh yang di riwayatkan oleh Imam Bukhori dari Abu Hurairah R.A - yang berbunyi :

عَنْ أَبِى هُرَّرَةً رَهِنَ اللَّهُ عَنْ لُهُ عَالَ وَاللَّهُ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عَالَ اللَّهِ عِنْ عَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَى عَالَ اللهِ عَالَى اللهِ عَنْدِي اللهُ اللهُ

بِسَنِي احْتَاكِمَ عِمَا الْمَعَ عَلَيْهِ ، وَمَا يَرْالُ عَبْدِي الْمَعْ الْمُعْ اللّهِ وَالْمُعْ اللّهِ وَالْمُعْ اللّهِ وَالْمُعْ اللّهِ وَالْمُعْ اللّهِ وَاللّهُ اللّهِ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

#### Artinya :

Dari Abi Hurairah R.A. ia berkata, bersabda Rasulullah SAW: Sesungguhnya Allah SWT berfirman; Barang siapa yang memusuhi seorang kekasih-Ku, maka Aku menyatakan perang padanya. Dan tiada mendekat kepada Ku seorang hamba-Ku dengan sesuatu yang lebih Ku senangi menjalankan sesuatu yang Kuwajibkan, dan selalu seorang hamba-Ku mendekat kepada-Ku dengan melakukan sunnat-sun nat, sehingga Kusenangi. Maka apabila Aku telah Kasih padanya, Akulah yang menjadi pendengaran yang ia dengar kan dengan itu, dan penglihatannya yang ia melihat ngan itu, dan sebagai tangan yang ia gunakan dan gai kaki yang berjalan ia dengannya, dan apabila ia memohon kepada-Ku pasti Kukabulkan, dan jika mohon perlindungan pada-Ku pasti Kulindungi. Dan Aku tiada mondar-mandir dari sesuatu yang Aku melakukannya. kan mondar-mandir-Ku dari pribadi seorang hamba-Ku yang mukmin adalah; ia tidak suka pada kematian dan Aku tidak suka memburukkannya. (HR. Bukhari)

Hadits tersebut dibahas oleh Imam Asy Syaukani - menjadi tiga pasal:

Pasal I: Membahas bagian dari hadits:

مَنْ عَانَى لِي وَلِيا فَقَدُ أَذَنْتُ أَلِكُ رُبِ

(Barang siapa yang memusuhi kekasih-Ku sungguh Aku maklumkan perang kepadanya).

Pasal II : Membahas bagan dari hadits :

وَمَا تَقُدُ وَكَا الْتُ عَنْدِي سِنْتُ كَحَمَّ الْتَ حَالَفَرَ مُّتَ الْتَ حَالَفَرَ مُّتَ الْتَ عَلَا فَيَ الْفَرَافِلِ مَثَا فَسِنْدُ الْتَالِقُ الْلَهُ الْلَهُ الْلَهُ الْلَهُ الْلَهُ الْفَرَافِلِ مَثَا فَسِنْدُ الْتَالِقُ الْلِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

(Dan tidaklah mendekat kepada Ku seorang hamba-Ku dengan sesuatu, lebih Kusenangi dari pada melaksanakan sesuatu yang Kuwajibkan padanya, dan selalu seorang hamba-Ku mendekat pada-Ku dengan mengerjakan yang sunnat sunnat sehingga Aku senang padanya).

Pasal III: Membahas bagian hadits:

عَلَيْ اَحْبَبُ لُكُ لَنْتُ سَمْحَ لُمُ الَّذِي يَسْمَعُ بِلَهِ وَبَهِسُرَهُ الَّذِي يَعْفِرُ بِلِي عَنْفِرُ بِلِي عَنْفِلْ اللَّذِي يَنْظِينُ نِهَا... إِلَى الْخِرْا لَحِرِيْتِ

(Apabila Aku menyenanginya maka Aku yang menjadi pendengarannya yang ia mendengarkan dengan itu, dan penglihatannya yang ia melihat dengan itu, dan tangnnya yang ia gunakan ... dan seterusnya sampai akhir hadits).

# 4. Pengertian Auliya' Allah menurut Para Ahli

# A. Pengertian Auliya' Allah menurut Fugoha'

Menurut A1- Zahabi jika wali diartikan secaraharfiyah maka terarti yang menolong, adapun pengertian wali menurut syariah adalah: suatu kekuasaan secara hukum yang dimiliki oleh seseorang dimana dengan kekuasaan tersebut ia dapat mengupayakan sesuatu kepada orang lain yang bersifatmemaksa, dengan demikian pengertian al-wilayah an-nafsiyah-al-wilayah al-ammah, secara umum kewalian ini terbagi men jadi dua bagian yaitu:

pertama: Al-Wilayah al-ammah yaitu seperti kewalian seorang imam atau orang yang bertindak sebagai penggantinya.

kedua : Al-Wilayah al-Chosoh yaitu: senerti sifat kewali an seorang ayah kepada anaknya yang kecil.

# ( Al Zahabi, tt: 68)

Didalam kitab Majmu' fi syarhi ala al-muhazab dije laskan bahwa lafald wali ini dicetak dari lafald walyun -(yang disukun huruf lamnya) yang mempenyai arti "dekat".

Maka secara istilah wali adalah: Orang yang mempu nyai hubungan kekeluargaan terdekat dalam suatu keluarga yang mengakibatkan terjadinya saling mewarisi.

#### (An Navavi, VII, tt: 238)

Abdul Rahman al Juzairi mengatakan "Lafald yang di maksud didalam kajian ilmu fich adalah: orang yang sangat berpengaruh atau berperan dalam menentukan syah atau tidak nya suatu akad perkawinan, orang yang demikian itu mempunyai wewenang dan orang itu adalah orang yang dekat kekerabatannya kenada perempuan."

# (Al Juzairi, IV, 1987: 26)

Al-Shon'ani seorang ulama' yang telah mensyarahkan kitab bulughul maram mengatakan bahwa: pengertian Wali adalah orang yang mempunyai nasab terdekat kepada seorang perempuan dalam sebuah keluarga jika bukan sebagai zawil arham.

#### (A1 Shon'ani, I, tt: 117)

Sayyid Sabiq dalam fighu al sunnahnya mengatakan bahwa: Wali dalam istilah fiqih mempunyai arti suatu wewenang hukum, dimana dengan wewenang tersebut seseorang dapat memperlakukan sesuatu urusan kepada orang lain yang bersifat memaksa.

(Sayyid Sabig, II, 1987: 111)

Al Shodia juga menjelaskan pengertian Wali ketika membahas sebuah hadits nabi yang berbunyi: وَعَنْ عَالِمَتُهُ وَعِنْ عَالِمَتُهُ وَعَنْ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمَ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

Artinya: "Apabila seseorang meninggal dunia, sedang - simayit tersebut masih mempunyai kewajiban puasa maka hendaklah walinya berusaha untuk menggantikan kewajiban puasa simayit tersebut ". (HR. Bukhori dan Muslim)

Menurut beliau bahwa perkataan wali dalam hadits diatas dimaksudkan kepada kerabat yang dapat mewarisi maupun yang tidak dapat saling mewarisi.

#### ( Allan Shodigy, IV: 97)

Penulis mempunyai pandangan lain bahwa hadits tersebut nasabnya kepada keluarga orang yang ditinggal kan oleh simayit baik yang dekat maupun yang jauh yang penting dalam hubungan keluarga.

Izzuddin bin Abdus Salam mengatakan bahwa seorang Wali adalah seorang yang berusaha mendekatkan diri kepada Allah melalui pengenalan hukum yang kemudian di lembagakan pada seluruh anggota badan.

# (Abdus Salam, II, tt: 191)

Wali ini memang mempunyai sikap yang selalu mem jadi contoh teladan bagi orang yang melihatnya karena ia harus menjauhkan diri dari sifat atau perbuatan yang dilarang oleh Allah.

# B; Pengertian Auliya' Allah menurut Mutakallimin

Apabila seluruh unggakapan Fuqoha' mengenai pe ngertian Auliya' ditelaah kembali maka nampak jelas - bahwa Auliya' Allah dalam kajian ilmu fiqih nisbatnya adalah : manusia, tentu saja untuk memperluas wawasan - memgenai Auliya' Allah perlu mengetahui bagaimana pan dangan Ulama'-Ulama' diluar jalur fiqih, maka dalam

hal ini penulis akan mencantumkan beberapa pandangan - para mutakallimin disekitar pengertian Auliya' Allah.

Muhammad al-fudholi menegaskan bahwa :seseorang dapat dikatakan wali jika telah memenuhi persyaratan sebagai berikut :

- a. Mengetahui ilmu ushuluddin secara mendalam sehingga dapat membedakan mana tuhan dan mana hamba, mana nabi dam mana yang bukan nabi.
- b. Mengetahui ilmu syariah secara mendalam baik secara kajian literatur maupun secara pemahaman.
- c. Selalu menghiasi dirinya dengan sifat-sifat yang yang terpuji seperti wara', ihlas dalam setiap pe kerjaan.
- d. Dalam jiwanya selalu bersih, tumbuh perasaan cemas karena ketiktahuannya apakah ia termasuk kelompokorang yang berbahagia atau termasuk kelompok yang tercela nanti diakherat.

#### (Al Baijuri, tt: 42)

Dalam kitab Fathul majid disebutkan bahwa wali ialah: Orang yang paling dekat dengan Allah dam kewa lian ini dapat dicapai oleh seseorang dengan melajur - dua cara:

a. Melalui usaha yang keras dalam bentuk menta'ati se gala perintah Allah serta berusa keras untuk menjauhi segala larangannya, hal semacam ini sering - dikatakan sebagai Al-wilayah al-ammah.

b. Martabat kewalian hanyalah semata-mata pemberian Allah seperti halnya ilmu laduni, dimana dengan
bantuan ilmu tersebut seseorang dapat melihat Lauh
al-Mahfud.

## (Al-Jauzi, tt: 47)

Ada juga sebagian Mutakkallim mendinifisikan - lafald wali sebagai berikut: Wali adalah orang yang beri'tiqod benar serta sesuai dengan dalil yang qot'i-dan selalu berbuat baik sesuai yang telah digariskan - oleh syariat.

# (A] Razi, XVII, 1987: 132)

Menurut Ibrahim al-baijuri wali adalah orang yang selalu setia mengikuti jejak langkah Rasul
Saw. Dalam beribadat mereka hanya melaksanakan sekitar
hal-hal yang wajib dan sumnah saja, sebagaimana yang
telah sampai kepada maqom, dimana gerak dan diamnya ha
nyalah dalam rangka taat kepada Allah semata.

#### · (Al-Baijuri, tt: 19)

Thahir shaleh al-jajiri berkata bahwa: Auliya' Allah adalah orang arif kepada Allah serta sifat— si fat yang selalu taat kepadanya, ia tidak pernah lalai walaupun hanya sekejab mata, selalu menjauhkan diri — dari perbuatan maksiyat dan selalu berpaling dari ke

lezatan dumiawi, serta dalam dirinya muncul berbagai - macam keramat sebagai tanda penghormatan Allah kepada nya, walaupun demikian ia belum dikatakan wali, jika be lum menyakini kerasulan Rasulullah SAW, jika ternyata - ia mengakui wali akan tetapi tidak mengakui jejak Rasulullah, maka ia bukanlah seorang wali Allah melainkan - termasuk jajaran wali shaithon.

#### (Al Jajiri, tt 21)

Ibnu Taimiyah mengatakan bahwa wali Allah adalah barang siapa yang mengetahui apa yang datang kepada pa-ra Rasul dan ia beriman kepadanya secara mendetail, serta dia mengamalkannya.

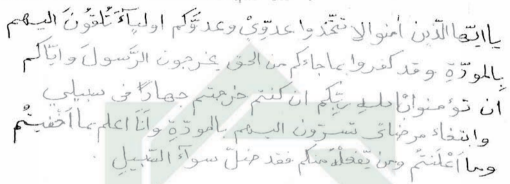
#### ( Soejarwo: 85)

Jelasnya iman yang dimaksud disini adalah harus iman yang benar-benar kepada Allah tanpa adanya unsur menyekutukan Allah dan segala urusan apapun hanya diserahkan kepada Allah, karena Allah maha segalanya dan maha agung, dan tidak ada unsur musrik sedikitpun dalam ibadah kepada Allah.

Ibnu Taimiyah mengatakan bahwa, al Wilayah merupakan anonim al-udlwan, al Wilayah timbul atas dasar perasaan cinta kepada Allah dan taqorrub kepadaNya, ter
kadang juga seseorang dikatakan sebagai wali jika hal
itu dilihat dari segi ketekunannya dalam hal mengabdi kan diri, ia akan meridloi sesuatu yang diridloi -

oleh tuhannya, ia akan selalu menyuruh dan memerintahkanya dan ia akan bersikap memusuhi orang-orang yang memusuhi wali-walinya.

Allah berfirman dalam al-qur'an :



Artinya : Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu mengambil musuhku dan musuhmu menjadi temanteman setia yang kamu sampaikan kepada mereka (Berita-berita Muhammad). Karena rasa ka sih sayang padahal sesungguhnya mereka telah ingkar kepada kebenaran yang datang kepadamu mereka mengusir Rasul dan mengusir kamu kare na kamu beriman kepada Allah, Tuhanmu. kamu benar-benar keluar untuk berjihad kepada jalanKu dan mencari kedidloan Ku ( lah kamu berbuat demikiam ). Kamu memberitahukan secara rahasia (berita-berita Muhammad) kepada mereka, karena rasa kasih sayang. Aku lebih mengetahui apa yang kamu sembunyikan dan apa yang kamu nyatakan. Dan barang siapa diantara kamu yang melakukannya, maka sesung guhnya dia telah tersesat dari jalan yang lu rus. (OS.Al-Mumtahanah: 1)

. (Departemen Agama republik Indonesia, 1989: 922)

Dalam pandangan Ulama' ahli kalam mengenai Auliya' Allah ini akhirnya penulis berpendapat bahwa pa
darnya yang menjadi nisbat mereka adalah Allah, dengan
demikian maka nampaklah perbedaan yang dilontarkan oleh para Ulama' ilmu kalam yang menisbatkan Auliya'-

kepada Allah dengan pandangan yang dilontarkan oleh Fuqoha' yang menisbatkan Auliya' ini kepada manusia lagi, oleh karena itu berbedaan ini memang karena pemikiran mereka berbeda -beda dalam menafsirkan penger tian Auliya' Allah.

## c. Pengertian Auliya' Allah menurut para ahli sufi

rang siapa yang tidak percaya atau meyakini adanya manusia, tingkat wali maka ia juga membentuk manusia setingkat nabi. Bahwa sekalipun nabi-nabi dan wali-wa li itu manusia seperti yang lainnya, akan tetapi kalbu mereka itu sangat luar biasa bersihnya dan sucinya sehingga dapat cepat menerima dan merasakan segala hal yang bersifat suci pula, kalbu mereka itu bagaikan cermin yang sangat jernih dan bersih, bersih dari sifat-sifat tercela sehingga mudah dan gampang menangkap pancaran nur apa-apa yang telah tertulis dalam Lauh mahfud.

#### (Al Ghozali, III, tt: 14)

Al-Khodimi berkata: Terikat itu sebenarnya sudah termasuk ilmu mukasyafah yang memancarkan cahaya kedalam hati murid-muridnya, sehingga dengan cahaya - itu terbukalah baginya segala sesuatu yang ghaib dari pada ucapan nabinya dan rahasia-rahasia tuhannya

ilmu mukhasyafah ini tidak dapat dipelajari, akan tetapi diperoleh dengan ridlo dan mujahadah yang merupakansuatu pendahuluan bagi petunjuk tuhan.

Allah berfirman (CS. Al-Ankabut: 69)



Dan orang-orang yang berjihad untuk mencari keridloan kami, benar-benar akan kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan kami. Dan sesungguhnya Allah benar-benar be serta orang yang berbuat baik. (CS. Al-Ankabut: 69)

Orang yang telah mencapai tingkat yang tinggi - dan telah lulus dari pada ujian mujahadah serta telah mendapat kasyaf, maka sampailah orang itu pada pangkat Wali. Dengan mempunyai kebesaran dan ketinggian martabat jiwa menghampiri nabi, dapatlah ia mengajarkan pe kerjaan-pekerjaan besar karena jawabannya yang besar dengan izin Allah.

Demikianlah maka nabi-nabi dan Rasul-rasul oleh Allah telah diberi mu'jizat, Nabi Musa dapat membelah - laut, nabi Isa dapat menhidupkan orang mati, nabi Muhammad dapat mengalirkan air dari jari-jarinya untuk memberi minum orang-orang yang kehausan adapun Waliyullah telah pula diberi oleh Allah keramat se-

bagai lambang keistimewawn.

#### ( Musthafa Zahri, 1987: 118)

Moh Amim kurdi mengatakan yang dimaksud dengan Auliya' disini adalah orang yang menjauhkan diri dari perbuatan ma'siyat yang selalu berpaling dari kesibu kan syahwat.

#### (A1 Kurdi: 474)

Dalam buku sistimatika tasawwuf dijelaskan: bahwa ada dua ada dua pengertian wali:

- Pengertian secara nomistis yaitu: yang masih me ngakui syariat.
- Penertian secara anomistis yaitu: orang-orang yang tidak lagi mengakui syariat.

#### (Barmawi Umari, 1994: 131)

Menurut kamus besar Indonesia dikatakan bahwaorang yang menurut hukum (Igama, Adat) diserahi kewa
jiban mengurus anak serta hartanya, sebelum anak itu
dewasa, pengasah pengantin pada waktu menikah, (yaitu
yang melakukan janji nikah dengan pengantin laki-laki
karena ayahnya telah meninggal, maka kakaknyalah yang
akan menjadi penggantinya untuk menikahkan perempuanitu, atau orang shaleh (suci).

(Departemen pendidikan dan kebudayaan, 1989 1007)

Setelah penulis memaparkan tentang pengertian-Auliya' Allah tersebut diatas penulis juga ingin men coba memberikan pandangan tentang pengertian wali yang kami dengar dari kebanyakan orang, mereka itu terutama masyarakat awam dari pedesaan yang mengartikan wali identik dengan sufi, mereka berasumsi seseorang dikatakan wali apabila tidak keluar bertemu dengan orang-orang dan do'anya selalu dikabulkan kerjanya setiap hari hanya didalam kamar hanya berdzikir shalat puasa dan selau banyak didatngi orang untuk meminta do'anya, wa<mark>la</mark>ubun demikian wali tersebut tetab memiliki sifat seba<mark>gai manusi</mark>a b<mark>ia</mark>sa seperti makan munum, istirahat da<mark>n sebagain</mark>ya.

Menurut penulis gelar yang disandang wali ini sangatlah sulit, karena banyak persyaratan-persaratan tertentu yang cukup berat apabila persyaratan itu bi-la bisa dicapai maka ia akan mampu menjadi orang yang digelari dengan sebutan wali.

Ada juga sekelompok orang yang mengartikan wali dengan orang-orang yang memiliki jati diri luar
biasa, orangnya harismatik, berwibawa dalam urusan pemerintah, berjiwa kepahlawanan, memiliki kesaktian
kemu'jizatan dan keramat. Berdasarkan sekelompok Muballio, penganjur, penyiar, penyebar agama islam di
jiwa, tempo dulu pada awal abad ke 16, 400 tahun
silam, yang berjumlah sembilan orang yang digelari -

dengan sebutan wali sembilan, berdasarkan pengertiandiatas dikemukakan oleh kebanyakan orang, penulis
dapat memberi pendapat bahwa :orang-orang tersebut baik wali sebilan maupun wali yang disebutkan oleh
sekelompok diatas, bisa dikatakan wali walaupun hanya
Allahlah yang tahu masyalah wali.

Para Ulama' yang memiliki karomah (kemampuan - diluar batas kemampuan kemanusiaan atas pemberian - Allah karena shalehnya atau zuhudnya, adapun yang terkenal dengan sebutan vali adalah amat banyak, namun yang terkenal karena kebesarannya ada sembilan, tak bedanya malaikat itu banyak tetapi yang wajib kita - ketahui ada sepuluh atau nabi dan Rasul itu jumlahnya adalah banyak namun yang wajib kita ketahui hanya dua puluh lima.

Jadi pengertian wali ini memang tidak ter batas pada hal-hal yang menyangkut masyalah hukum - syara' akan tetapi tidak terlepas dari kesucian sese orang dalam melaksanakan ibadah kepada Allah dengan hati yang iblas atas dasar tagwa dan iman kepada Allah.