STUDI PERBANDINGAN PEMIKIRAN TASAWUF
ABU YAZID AL BUSTAMI (804-875 M) DENGAN TASA!VUF
; N
IBNU ARABI (1165- -1246 M) [N

SKRIPSI

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memper&l’é‘ﬁ/
Gelar Sarjana dalam Program Strata Satu (S-1)
Pada Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI)

| PERPUSTAKAAN
IAIN SUNAN AMPEL SURABAYA

Mo. BLAS | mo. REG . : /. 2613/{1’://02/

A 2ar3| ASAL BUKU :

3255 [ rancoaL

L,,,“.._

OLEH :
MOH TEGUH PRASETYO
NIM : A02209021

PEMBIMBING :
MUZAIYANA, M.Fil|
NIP: 197408121998032003

JURUSAN SEJARAH DAN KEBUDAYAAN ISLAM
FAKULTAS ADAB
INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI SUNAN AMPEL
SURABAYA
2013



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawabh ini, saya:

Nama : Moh Teguh Prasetyo

NIM : A02209021

Jurusan : Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI)
Fakultas : Adab TAIN Sunan Ampel Surabaya

Dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa SKRIPSI ini secara
keseluruhan adalah hasil penelitian/karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian
yang dirujuk sumbernya. Jika ternyata di kemudian hari skripsi ini terbukti bukan
hasil karya saya sendiri, saya bersedia mendapatkan sanksi berupa pembatalan gelar

sarjana yang saya peroleh.

Surabaya, 3 Juli 2013

Saya menyatakan,

Moh Teguh Prasetyo
A02209021

11



PERSETUJUAN PEMBIMBING

Skripsi yang ditulis oleh Moh Teguh Prasetyo (NIM : A02209021) ini telah diperiksa

dan disetujui untuk diujikan.

Surabaya, 5 Juli 2013

Pembimbing

uzaiyanah, M.Fil.I
NIP 197408121998032003

iii



PENGESAHAN TIM PENGUJI

Skripsi ini telah diuji oleh tim penguji dan dinyatakan lulus

pada tanggal 31 Juli 2013

Ketua/pembimbing  : Muzaiyana, M.Fil.I Codsnsaalladbadtoe dsmuiosinnssss )

Penguji | : Dr. Ahmad Nur Fuad, MA. ( Q(k’)_‘

...........................................

Penguji II : Drs. Nur Rokhim, M.Fil.I

Sekretaris : Dwi Susanto, MA.

Mengetahui,
Dekan Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel

NIP. 196807171993031007



ABSTRAK

Perdebatan-perdebatan tentang pemikiran tokoh dalam studi tasawuf sangatlah
dinamis akan tetapi studi komparasi pemikiran sangatlah minim dan tidak banyak
karya yang cukup bagus untuk memuaskan dahaga penikmat tasawuf, untuk itu
peneliti ingin mengkaji dengan telaah studi komparasi yang membandingkan
pemikiran kedua tokoh yang sama-sama memakai konsep kesatuan Tuhan, disini
peneliti akan menganlisis bagaiman ciri khas, kelebihan dan kekurangan diantara
kedua tokoh tersebut sehingga akan memunculkan suatu pemahaman dan khasanah
perkembangan pemahaman tasawuf. Sejarah pemikiran tasawuf sangat panjang dan
kajian atas persoalan ini pasti akan melibatkan kompleksitas, tetapi sejalan dengan itu
upaya penggalian atas informasi dalam dunia pemikiran Islam sangatlah penting.
Dalam dinamika perkembang tasawuf banyak hal yang menarik untuk kita kaji karena
pemikiran tasawuf memiliki perkembangan yang tersetrukutur dan saling
memengaruhi dan banyak hal yang diperdebatkan sehingga sangat menarik untuk kita
komparasikan antara pemikiran seorang sufi dengan sufi lainya.

Dengan latarbelakang di atas, skripsi ini membandingkan dua pemikiran
tasawuf kesatuan wujud antara pemikiran Abu Yazid al-Bustami dengan faham
ittihadnya dan Tbnu Arabi dengan faham wahdatul wujudnya . Korelasi antara konsep
ittihad yang disampaikan oleh Abu Yazid, , wahdat al-Wujud oleh Ibnu Arabi adalah
bahwasanya mereka sama-sama mempercayai bahwa tentang adanya kesatuan antara
wujud nasut Tuhan dengan wujud lahut manusia. Dan mereka mempercayai
bahwasanya adanya kesatuan itu mutlak ada dan terjadi. Walaupun konsep yang
mierékd ajukan berbedsa, akan tetapi tejuan dari mereka adalahisama yaity: berjumpa
dengan Allah Swt.

Dalam penelitian yang berjudul ” Studi Perbandingan Tasawuf Abu Yazid al-
Bustami Dengan tasawuf Ibnu Arabi” Peneliti mengunakan pendekatan diakronik
dalam sejarah untuk membedakan rentang waktu atau masa antara Abu Yazid al-
Bustami dengan Ibnu Arabi, sedangkan dalam kerangka teoritik mengunakan teori
eksplanasi sejarah Kuntowijoyo suatu proses yang menunjukkan peristiwa-peristiwa
tertentu dihubungkan dengan peristiwa-peristiwa lain melalui penggunaan yang tepat
pernyataan-pernyataan yang bersifat umum (general statements).peneliti berusaha
menghubungkan antara pemikiran tasawuf Abu Yazid al-Bustami (804-875 M) yang
berupa: fana’ baga’ dan ittihad dengan pemikiran Ibnu Arabi (1165-1246 M) berupa:
insan kamil dan wahdatul wujud dengan melihat perbedaan dan kesamaan antara
pemikiran Abu Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi yang diambil dari fakta pemikiran
kedua tokoh tersebut.

Keyword: Perbandingan Abu Yazid al-Bustami Dengan Ibnu Arabi

Vil



ABSTRACT

Debates about the thought leaders in the study of Sufism is very dynamic but
thought comparative studies were minimal and not much work is good enough to
quench the thirst of connoisseurs of Sufism, the researchers wanted to examine the
study of comparative studies that compare the two figures who thought both using the
concept of the unity of God, here the researchers will analyzis how characteristics,
advantages and disadvantages between the two men that will bring an understanding
of the development of understanding and repertoire of Sufism. Sufism very long
history of thought and study on this issue will inevitably involve complexity, but in
line with the effort to dig for the information in the world of Islamic thought is very
important. Developments in the dynamics of Sufism are many interesting things to be
studied because the thought of Sufism has development and affect each other and
debated so many things that are very interesting to us comparation between a Sufi
thoughts with other Sufi.

With the above background, this paper compares two ideas form the unity
between the ideas of Sufism Abu Yazid al-Bustami ittihad with the schools and the
schools of Ibnu Arabi wahdatul wujud. Correlation between the concepts presented
by ittihad Abu Yazid,, Wahdat al-Being by Ibnu Arabi is that they both believe that
the manifestation of the unity between God nasut lahut human form. And they
believe that there is absolute unity and going. Although they propose different
concepts, but the purpose of them is the same that meet Allah.

In a study titled "Comparative Study of Mysticism Abu Yazid al-Bustami
with Sufism of Ibnu Arabi" Researchers using diachronic approach in history to
distinguish between the time span or Abu Yazid al-Bustami with Ibnu Arabi, whereas
the theoretical framework using the theory of historical explanation Kuntowijoyo a
process that shows certain events connected with other events through appropriate use
statements of a general nature (general statements). researchers attempted to link
between thinking Sufism Abu Yazid al-Bustami (804-875 AD) in the form: mortal '
baqa 'and Ittihad with the thought of Tonu Arabi (1165-1246 AD) in the form: perfect
man and Wahdatul form by looking at the differences and similarities between the
thought of Abu Yazid and Ibnu al-Arabi Bustami taken of the fact that the two men

thought.
Keyword: Comparison of Abu Yazid al-Bustami With Ibnu Arabi

X



DAFTARISI

HALAMAN JUDUL

i
PERNYATAAN KEASLIAN ii
PERSETUJUAN PEMBIMBING iii
PENGESAHAN TIM PENGUJI iv
TRANSLITRASI v
MOTTO vi
PERSEMBAHAN vii
ABSTRAK viii
KATA PENGANTAR X
DAFTARIISI xiii
BAB1 : PENDAHULUAN
A. Latar Belakang .........coooooevcoreerinneiinicenereeneeeneseeseese s essesesanens 1
B. Rumusan Masalah ..ot 5
C. Tujuan Penelitian ..........ccc.coevueveeeeienieseerenenieseeeeessensessesesesessesnesens 5
D. Kegunaan penelitian .............cccoceeeeeieceeneenerneeceneeseessesseeessessesessassns 6
E. Pendekatan dan Kerangka Teoritik ..........ccccovevinvinvrnncccinicnccncnncnne. 6
F. Penelitian Terdahulu ...........ccoccevvivinininnenininiiciciiicirincenaees 9
G. Metode penelitian ........c.ccccoeevvecieinreiencencenecnnicenneecesseneesaessesnens 12
H. Sistematika Bahasan ...t 14

xiii



BAB II : BIOGRAFI ABU YAZID Al-BUSTOMI DAN IBNU ARABI

A. Biografi Abu Yazid al-Bustomi ...........cccoovverinirnoeni 17
a) Riwayat HIAUP covisonmmmmmmnmmnssmmsusimsamosmas 17
B) Pt .....ocoemnmasmssenonnossonsenemsssisnsasisisnss sssssississasisssivenississsss 19
¢) Kondisi Sosial Masa Abu Yazid al-Bustomi ..........c.....cccocenee 21
B. Biografi Ibfit Atabl.......osuisismissssmmnmnssissssiimieision s 23

a) Riwayat hidup........ooiieeeereeeesnsene s 23

b) PendidiKan .........cccoueueemmeeesiesesnersssisiassencssssssssssmnnennsanssnssseses 26
€) Karya-Karya ... 29
d) Kondisi Sosial Pada Masa Ibnu Arabi.........cocoooiiii. 32

BAB III: PEMIKIRAN TASAWUF ABU YAZID AL-BUSTOMI DAN

IBNU ARABI
A. AbuYazid al-BuStOmi .....c.c.coveeiomeeeieiiiicirc s 37
a) Sejarah Munculnya Tasawuf Abu Yazid al-Bustomi.................. 37
b) Pemikiran Tasawuf Abu Yazid.........coocoiiiiiiieis 41
1) Fana’ dan Baga’.........cccoeemimmncniciniiniinnnssnsi s 42
2) THIDAA. ........cceeceeecencaseiisninianrisrssnmss s s ss s mssessesees 46
BB, TN TABA ccecssassonseensensmans somssssessssssasds 55G3358 53355 SBHuA8E 3548 i 49
a) Sejarah Munculnya Tasawuf Ibnu Arabi..........ccooeooviiiininens 49
b) Pemikiran Tasawuf Ibnu Arabi.......oooiis 52
1) Wahdatul Wujud ... 54

Xiv



2) Insan Kamil ..................ccccooumimeomeeeereeeeeiecieeee e 59

BAB IV: PERBANDINGAN TASAWUF ABU YAZID AL-BUSTOMI
DENGAN IBNU ARABI
A. Perbandingan Antara Faham Fana’ Baga’ dan Insan Kamil ............. 63
B. Perbandingan Antara Ittihad dan Wahdatul wujud............................. 69
BAB V : PENUTUP
A KeSIMPUIAN ..........oeiieeectcrce ettt eenens 88
B. SAIAN ..ottt s s 92
DAFTAR PUSTAKA

Xv



BAB1I
PENDAHULUAN
1. Latar Belakang Masalah

Sejarah tentang pemikiran tasawuf memiliki rantai yang cukup panjang dan
kajian atas persoalan ini pasti akan melibatkan kompleksitas, tetapi sejalan dengan itu
upaya penggalian atas informasi dalam dunia pemikiran Islém sangatlah penting.
Dalam dinamika perkembang tasawuf banyak hal yang menarik untuk kita kaji karena
pemikiran tasawuf memiliki perkembangan yang tersetrukutur dan saling
memengaruhi dan banyak hal yang diperdebatkan sehingga sangat menarik untuk kita

komparasikan antara pemikiran seorang sufi dengan sufi lainya.

Menginjak abad ke-1 H, umat Islam mengalami kekacuan sosial politik akibat
perpecahan dan perang saudara yang beruntun.! Sebagai reaksinya timbul golongan
umat Islam yang lebih mengutamakan hidup kebatinan dan kesalehan, mereka
mencela keras orang-orang yang diperbudak hawa nafsu yang hanya mengejar

kemewahan materi.

Dalam perkembangan selanjutnya gerakan zuhud ini berubah menjadi aliran

mistik. Ajaran mistik yang diusahakan segolongan umat Islam dan disesuaikan

! pada abad ke-1 hijriyah terjadi pembunuhan Usman, dan terjadinya peperangan antara Ali
dan Muawiyah, terjadinya perang Jamal dan Siffin.
2 Abu Bakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf, (Solo: Cv Ramadhani, 1984), 56.



dengan ajaran Islam disebut dengan tasawuf.’ Di dalam tasawuf pengalaman ajaran
mistik untuk pengembangan keruhaniyaan, tujuan orang melakukan atau menjalankan
tasawuf adalah memantapkan keyakinan agamanya dengan menyaksikan langsung

wujud Tuhan.

Perdebatan-perdebatan tentang pemikiran tokoh dalam studi tasawuf sangatlah
dinamis akan tetapi studi komparasi pemikiran sangatlah minim dan tidak banyak
karya yang cukup bagus untuk memuaskan dahaga penikmat tasawuf untuk itu
peneliti ingin mengkaji dengan telaah studi komparasi yang membandingkan
pemikiran kedua tokoh yang sama-sama memakai konsep wahdatul wujud, disini
peneliti akan menganlisis bagaiman ciri khas dan kelebihan dan kekurangan diantara
kedua tokoh tersebut sehingga akan memunculkan suatu pemahaman dan khasanah

perkembangan pemahaman tasawuf.

Menurut para pengkaji, disiplin tasawuf muncul dalam Islam di sekitar abad
ke-7 dan 8 M. Ia adalah lanjutan daripada kehidupan keberagamaan yang bersifat
sahid dan ‘abid di sekitar serambi Masjid Nabawi pada ketika itu. Fase awal ini
disebut sebagai fase zuhud (asceticism) yang merupakan bibit awal kemunculan
sufisme dalam peradaban Islam. Keadaan ini ditandai oleh munculnya individu-
individu yang lebih mengejar kehidupan akhirat, schingga akan kehidupan seharian

lebih tertumpu kepada aspek ibadah dan mengabaikan kesenangan duniawi.*

3 Asmaran As, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 1996), 242.
4 Rosihon Anwar, Akklag Tasawyf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 176.



Dalam perkembangan ilmu tasawuf kita tidak asing lagi dengan nama Ibnu
Arabi dan Abu Yazid al-Bustami, kedua tokoh tersebut tidak asing lagi di telinga kita
karena konsep atau pemikirannya tentang wahdatul wujud (menyatunya Tuhan
dengan makhluk) walaupun sama-sama mengusung konsep wahdatul wyjud kedua
tokoh tersebut memiliki ciri khas masing-masing dengan maksud untuk

memunculkan paradigma baru dalam pengkajian tasawuf.

Islam mengenal apa yang dinamakan dengan wahdatul wujud atau yang biasa
dimengerti dengan bersatu dengan Tuhan. Setiap sufi mempunyai cara tersendiri
untuk mencapai kesempurnaan tingkat satu dalam dunia sufi cara tersebut
memungkinkan menjadi familiar dikalangan sufi pada zamanya tersebut. Kita sebut
saja Abu Yazid al-Bustami dengan konsep fana’, Baga’ dan ittihad-nya dia mencoba
untuk, membuat dirinya sangat dekat dengan Tuhan dengan cara melupakan hal-hal
yang ada di sekelilingnya bahkan dirinya sendiri, setelah mencapai tingkatan fana’
dan baga’ maka selanjutnya dengan Ittihad-nya ia mencoba melebur dengan Tuhan,

hal itulah yang dilakukan oleh Abu Yazid al-Bustami pada abad 2 H.

Tbnu Arabi memakai cara atau meningkatkan tingkatan tasawufnya dengan
cara falsafi dimana seorang akan mencapai tingkatan ma’rifat bila orang tersebut
mampu memahami makro dan mikro kosmos sebagai bentuk wujud dari emanasi
Tuhan, bentuk alam merupakan wujud dari Tuhan bila ingin bersatu atau mencapai

tuingkatan pertama dalam taswuf maka seseorang harus bersatu dengan alam.



Dari kedua pemaparan diatas dapat dipahami bahwa latarbelakang dalam
penulisan skripsi ini adalah mencoba membandingkan hal yang identik dari kedua
tokoh besar di zamanya masing-masing dengan menimbang perbedaan dan
persamaan dari kedua tokoh tersebut, uniknya dari pembahasan ini adalah kedua sufi
tersebut adakah pelopor pemikiran dimasing-masing zamanya, sehingga hal ini patut

untuk dikaji.

Skripsi ini didesain untuk menggali bagaimana bentuk pemikiran kedua tokoh
dengan menekankan sejarah pemikiran kedua tokoh yang memiliki latar belakang
pemikiran yang sama namun berbeda dalam hal meraih pemikiran tersebut. Dengan
melihat rentang panjang masa klasik Islam (abad ke-9M samapai abad ke-13M), tentu

masih ada nama-nama besar lain sufi falsafi selain kedua tokoh tersebut.

Untik ' mencapai ** posisi ©'sebdgai’ ~ perumius - Komsep ' yang - 'melekat
karakteristiknya dalam pengkajian tasawuf, nilai plus lain adalah konstruksi pikiran
perbandingan kedua tokoh tersebut bisa digeneralisasikan oleh kebanyakan kalangan
dalam sebuah istilah khusus; yakni Abu Yazid al-Bustami dengan ittihad-nya, Ibnu
Arabi dengan wahdatul wujud-nya. Nama-nama konsep mistis itu begitu populer, dan
lebih menarik lagi, juga dijadikan objek kajian karena adanya keterkaitan di antara
keduanya, terutama mengenai perihal konsep spiritualnya yang mengarah kesatuan

wujud Tuhan dengan manusia.



2. Rumusan masalah

1) Bagaimana sejarah lahirnya tasawuf Abu Yazid al-Bustami dan Ibnu

Arabi ?

2) Bagaiman bentuk pemikiran tasawuf Abu Yazid Al-Bustami serta

bentuk pemikiran tasawuf Ibnu Arabi ?

3) Bagaimana perbandingan pemikiran tasawuf Abu Yazid al-Bustami

dan Ibnu Arabi ?
3. Tujuan penelitian

1) Untuk mengetahui bagaimana sejarah lahirnya tasawuf Abu Yazid al-

Bustami dan Ibnu Arabi meneéenai hakikat dari tasawuf.

2) Untuk mengetahui bagaimana bentuk dan akar pemikiran Abu Yazid

al-Bustami dan Ibnu Arabi mengenai hakikat dari tasawuf.

3) Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan pemikiran tasawuf Abu

Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi.

4. Kegunaan penelitian

1) Dari segi praktis penulis berharap bahwa hasil penelitian ini dapat

bermanfaat menjadi refrensi bagi para pembaca yang memiliki minat



untuk mendalami konsep pemikiran tasawuf menurut Abu Yazid al-

Bustami dan Ibnu Arabi.

2) Dari segi akademis peneliti berharap hasil penelitian ini dapat
menambah wawasan yang sudah ada sehingga akan menambah
pengetahuan tentang dinamika tasawuf yang pernah mendapat
perhatian dimasa lalu, karena kajian tentang studi komparasi masih
sangat minim dengan alasan itulah penulis berharap penelitian ini

dapat bermanfaat terhadap nilai progres akademik.
5. Pendekatan dan kerangka teoritik

Dalam penelitian yang berjudul ” Studi Perbandingan Tasawuf Abu Yazid al-
Bustami Dengan Tasawuf Ibnu Arabi” Peneliti mengunakan pendekatan diakronik
dalam sejarah untuk membedakan rentang waktu atau masa antera Abu Yazid al-
Bustami dengan Ibnu Arabi, sedangkan dalam kerangka teoritik mengunakan teori
eksplanasi sejarah Kuntowijoyo suatu proses yang menunjukkan peristiwa-peristiwa
tertentu dihubungkan dengan peristiwa-peristiwa lain melalui penggunaan yang tepat

pernyataan-pemnyataan yang bersifat umum (general statements).

Jadi dapat disimpulkan dari keterangan di atas peneliti berusaha menghubungkan
antara pemikiran tasawuf Abu Yazid al-Bustami (804-875 M) yang berupa: fana’
baga’ dan ittihad dengan pemikiran Ibnu Arabi (1165-1246 M) berupa: insan kamil

dan wahdatul wujud dengan melihat perbedaan dan kesamaan antara pemikiran Abu



Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi yang diambil dari fakta pemikiran kedua tokoh

tersebut.

Dalam bahasa inggris eksplanasi berarti penjelasan, dalam arti luas eksplanasi
berarti penjelasan. Dalam arti luas eksplanation berarti membuat terang, jelas, dan
dapat dipahami pembaca atau orang lain. Bagi sejarawan, ekspalanasi mencakup
hubungan antara kausalitas’ dengan penghubung-penghubung pada waktu

menyitesakan fakta-fakta ®

Menurut E.H. Carr, Sejarawan Inggris, dalam Suhartono Wirjo Pranoto tujuan
eksplanasi agar penanya puas dengan pertanyaan-pertanyaan yang diajukan yang

mencakup:
Apa (what)
Siapa (who)
Kapan (when)
Dimana (where)
Bagaimana (how)

Mengapa (why)

’ Kausalitas sejarah adalah penjelasan secara umum mengenai suatu peristiwa dengan
memakai hukum sebab akibat.
¢ Suhartono Wirjo Pranoto, Teori dan Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: Graha ilmu, cet

pertama, 2010), 43.



Namun dalam skripsi ini peneliti hanya mengunakan, bagaimana (how),
Kuntowijiyo dalam bukunya pengantar ilmu sejarah mengungkapkan hal yang sama
dengan E.H. Carr, ekspalanasi sejarah mencakup: Apa (what), Siapa (who) Kapan,
(when) Dimana, (where) Bagaimana (how), Mengapa (why). Dan mencakup
hubungan antara kausalitas dengan penghubung-penghubung pada waktu
mesintesiskan.”  Tetapi Kuntowijoyo lebih  menspesifikasikan kedalam
pengkatagorian sejarah pemikiran dengan membagi ke dalam tugas sejarah

pemikiran:*

1) Membicarakan pemikiran-pemikiran besar yang berpengaruh pada

kejadian bersejarah.
2) Melihat konteks sejarah tempat ia muncul, tumbuh, dan berkembang.
3) Pcngaruh pemikiran pada masarakat bawah.

Dari keterangan di atas antara teori ekspanasi E.H. Carr dan teori eksplanasi
Kuntowijoyo sebenarnya sama hanya saja Kuntowijoyo lebih sepesifik dan lebih
terperinci, Jadi peneliti disini dengan mengunakan pisau analisis eksplanasi sejarah
Kuntowijoyo berusaha untuk mengupas antara pemikiran Abu Yazid al-Bustami
dengan Tbnu Arabi dengan cara menghubungkan kedua peristiwa atau pemikiran

kedua tokoh tersebut. Dengan latarbelakang pemikiran yang intrinsik penulis disini

7 Kuntowijoyo, Pengantar Iimu Sejarah, (Jogjakarta: Yayasan Bantang Budaya, cet keempat,
2001), 93.
& Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2003), 191.



ingin menghubungkan pemikiran Abu Yazid dengan Ibnu Arabi dengan cara melihat

unsur intrinsik dengan generalisasi secara umum.
6. Penelitian terdahulu

Peneliti telah melakukan studi penelitian terdahulu dimana peneliti tidak
menemukan penelitian yang serupa yang membahas antara konsep tasawuf Abu
Yazid al-Bustami dengan Ibnu Arabi yang sedang akan peneliti bahas saat ini, hanya

saja peneliti menemukan penelitian di bawah ini:

A. Skiripsi dengan judul "Pemikiran Tasawf Falsafi Ibnu Arabi” yang di tulis
oleh M. Solichin mahasiswa Fakultas Ushuluddin Jurusan Aqidah Filsafat,
tahun 2009 hasil penelitian M. Solichin adalah, tasawuf falsafi Ibnu Arabi
menyatakan bahwa wujud yang berancka macam ini merupakan bentuk tajali
Tuhan. Sedang wujud alam ini adalah tidak lain bentuk manifestasi tajaliat
dari wujud yang sejati tersebut yang ada pada diri-Nya atau alam tidak
memiliki wujud sejati mutlak seperti Tuhan dan wujud yang hakiki dan wujud

sejati adalah wujud Allah .

Namun alam sebagai wadah /gjali Tuhan belum bisa mengaktualsasi sifat dan
asma Tuhan kemudian Tuban menciptakan manusia sebagai wadah untuk
mengaktualisasi sifatnya, tetapi hanya untuk manusia sempurnalah (insan

kamil ) yakni manusia yang mendapat pancaran nur Illahi atau Nur



10

Muhammad yang bisa mengaktualisasi sifat dan asma-Nya secara

menyeluruh.

. Selanjutnya skripsi dengan judul “Wahdah al-Wujud Sebagai Tinjauan
Tasawuf Falsafi” oleh Moh Fadlurrahman Jurusan Aqidah Filsafat Fakultas
Ushuluddin tahun 2005 hasil skripsi Moh Fadlurrahman adalah, hakikat
wujud hanyalah satu yaitu Allah dan wujud yang banyak hanyalah bayangan,
dalam berbicara konsep ini ia mengungkapkan bahwa wujud itu hanyalah
saty, tidak Banyak, yakni Tuhan sebagai realiitas tunggal dan wujud yang
mutlak dari wujud mutlak keluar akal pertama. Fokus yang kedua dari skripsi
ini konsep (ajalliyat yakni yang al-haq dan kholiq yang esa, serta aspek
hakikat al/ hagiyah menerangkan tentang hakikat Muhammadiyah ketiga

insan kamil,

. Skripsi berikutnya dengan judul "Paham wahdatul Wujud Tbnu Arabi Dalam
Pandangan Tasawuf falsafi dan Sunni”, Oleh Choirul Affandi Jurusan Agidah
Filsafat Fakultas Ushuluddin 2003, hasil penelitian, skripsi Choirul Affandi
adalah, mengenai perbedaan tasawuf falsafi dan tasawuf sunni serta tasawuf
falsafi dan sunni terhdap pemahaman wahdatul wyjud Tbnu Arabi. Dalam
memahami paham wahdatul Wujud telah terjadi kontroversi antara Ibnu Arabi

dengan ulama Islam ortodoks mereka menganggap ajaran Ibnu Arabi yang



11

disamakan dengan ajaran pantai.sme9 dan monisme'® menyamakan Tuhan
dengan alam. Alam tidak mmpunyai wujud sendiri, kecuali wujud pinjaman,
kecuali wujud yang memancar dari Tuhan al-Haq (Tuhan) dan al-Khalig

(alam) adalah satu tetapi tetap berbeda.

. Selanjutnya di dalam jurnal ” Antologi Kajian Islam, dengan judul: Tasawuf
falsafi Persia Di Masa Klasik Islam” hasil penelitian Aun Falestin Faletehan
adalah, mengenai pemikiran sufisme teosofi sufi-sufi Persia yang diutarakan
Abu Yazid al-Bustami, Hallaj, dan Suhrawardi. Dengan melihat rentang
waktu yang panjang (abad ke-7 hingga abad ke-13 Masehi). Aun Falestin
membandingkan antara Ittihad, Hulul, Hikmat al-Irshaq dengan mengunakan
pendekatan content analisis, hermeunitika. Berbeda dengan hasil penelitian
skripsi saya yang membandingkan antara tasawuf Abu Yazid (sufi Persia)
dengan Tbnu Arabi (sufi Andalusia) memakai metode sejarah untuk menulis

skripsi yang saya tulis.

Dari beberapa penelitian terdahulu seperti yang dipaparkan di atas, peneliti

tidak menemukan kajian yang membahas tasawuf Abu Yazid al-Bustami. Karya-

karya yang dipaparkan diatas hanya membahas secara garis besar tasawuf Ibnu Arabi

dengan mengambarkan pemikiran secara utuh dan mengabaikan konsep historis,

penulis juga tidak menemukan titik korelasi antara konsep bersatunya Tuhan dengan

° Ajaran filosofis yang mcngcmukakan bahwa Allah mcrupakan prinsip inprasional yang

berada di luar alam tetapi identik dengannya.

19 Teori bahwa segala hal dari alam dapat dijabarkan pada unsur dasariah.



12

makhluknya. Dengan demikian dapat diketahui bahwa belum ada yang membahas
perbandingan pemikiran Abu Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi, untuk itu penulis
sangat tertarik untuk membahas secara spesifik pemikiran kedua tokoh dengan
memadukan konsep historis dan konsep pemikiran untuk mengetahui perbedaan dan

persamaan antara pemikiran tasawuf Abu Yazid al-Bustami dengan Ibnu Arabi.
7. Metode penelitian

Dalam melakukan penelitian, orang dapat menggunakan berbagai macam
metode. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode sejarah, yaitu
sebuah proses yang meliputi analisis, gagasan atau pemikiran tasawuf pada masa
lampau, untuk menemukan generalisasi yang berguna dalam usaha untuk memahami
kenyataan dalam sejarah. Metode ini juga dapat berguna untuk memahami situasi

sekarang dan meramaikan perkembangan yang akan datang.
Adapun langkah-langkah yang akan ditempuh adalah sebagai berikut:"!
1) Heuristik (Pengumpulan data)

Dalam penelitian ini yang berjudul “Studi Perbandingan Tasawuf Abu Yazid
al-Bustami Dengan tasawuf Ibnu Arabi peneliti mengumpulkan data berupa data

kepustakaan yang berhubungan dengan penelitian tersebut di atas untuk peneliti

1! Syhartono Wirjo Pranoto, Teori dan Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Graha ilmu, cet
pertama, 2010), 29-30.



13

menemukan beberapa buku primer maupaun skunder yang berhubungan dengan

penelitian ini.
a) Sumber primer
1. Futuhat al-Makiyah jilid IV (penaklukan kota Makah).
2. Fushus al-Ilikam.
3. Sufi-sufi Andalusia.
b) Sumber skunder

1. Asmaran. Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: PT. Rajawali Grafindo
1996).

2. Nurcholis Maijjid. Kuliah-kuliah tasawuf, (Jakarta: Pustaka Hidayah,
2000).

3. Javad Nurbaksh. Sufisme Persia awal, (Jakarta: Pustaka Sufi, 2003).

4. Aun Falestin Faletehan. Tasawuf falsafi Persia Di Masa Klasik
Islam, (Suarabaya: Dakwah Digital Press, 2007).

S. Hamka. Tasawuf Perkembangan dan Pemurniannya, (Jakarta: Pustaka

Panji Mas,1984).

6. Sayyid. Husain Nasir, Tasauf Dulu dan Sekarang, (Jakarta: Pustaka

Firdaus, 1991).

2) Verifikasi (Kritik Sumber)



14

Setelah data diperoleh peneliti berusaha melakukan kritik sumber yang
meliputi kritik intern dan kritik ekstern. Kritik intern untuk menghasilkan tulisan
yang memiliki kebenaran isi sumber atau kredibilitas yang tinggi, dilakukan dengan
cara membandingkan hasil-hasil tulisan atau informasi yang ada hubungannya dengan
tulisan ini. Kritik ekstern dilakukan untuk mendapatkan sumber yang otentik dengan

melihat siapa yang mengatakan atau menulis sumber tersebut.

3) Interpretasi

Dalam langkah ini, peneliti berusaha menafsirkan data yang telah
diverifikasi. yang digunakan dalam penelitian ini sehingga akan menghasilkan suatu

penelitian atau skripsi yang benar-benar otentik.

4) Historiografi

Sebagai fase terakhir dalam metode scjarah, historiografi merupakan cara
penulisan, pemaparan, atau pelaporan hasil penelitian yang telah dilakukan. Penulis
berusaha menulis data yang dapat dipertanggung jawabkan schingga menjadi suatu

kisah yang disusun secara sistematis dengan penulisan karya ilmiah.

8. Sistematika pembahasan

BAB I : PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

B. Rumusan Masalah



15

. Tujuan Penelitian
. Manfaat Penelitian

. Pendekatan dan Kerangka Teori

C

D

E

F. Penelitian Terdahulu
G. Metode Penelitian
H

. Sistematika Penulisan.
BAB II: BIOGRAFI ABU YAZID Al-BUSTAMI DAN IBNU ARABI
A. Biografi Abu Yazid al-Bustami
a) Riwayat hidup
b) Pendidikan
¢) Kondisi Sosial Pada Masa Abu Yazid al-Bustarmii
B. Biografi Ibnu Arabi

a) Riwayat hidup
b) Pendidikan
¢) Karya
d) Kondisi Sosial Pada Masa Ibnu Arabi
BAB III: PEMIKIRAN TASAWUF ABU YAZID Al-BUSTAMI DAN IBNU

ARABI

A. Pemikiran Abu Yazid al-Bustami



16

a) Sejarah munculnya tasawuf Abu Yazid al-Bustami
b) Pemikiran Abu Yazid mengenai fana’ dan baga’

¢) Pcmikiran Abu Yazid mengenai ittihad

B. Pemikiran Ibnu Arabi
a) Sejarah munculnya tasawuf Ibnu Arabi
b) Pcmikiran Ibnu Arabi mengenai wahdatul wujud
c) Pemikiran Thnu Arabi mngenai insan kamil

BAB IV: PERBANDINGAN TASAWUF ABU YAZID Al-BUSTAMI

DENGAN IBNU ARABI
a) Perbandingan antara paham fana’ ,baqa’ dengan insankamil
b) Perbandingan antara ittihad dengan wahdatul wujud
BAB V: Penutup

a) Simpulan

b) Saran



BABII
BIOGARAFI ABU YAZID Al-BUSTAMI DAN IBNU ARABI
A. Biografi Abu Yazid al- Bustami
a) Riwayat hidup

Abu Yazid al-Bustami lahir di Bustam, bagian timur laut Persia tahun: 188 H-
261 H/804-874M. Nama lengkapnya adalah Abu Yazid Thaifur bin Isa bin Adam bin
Surusyan. Semasa kecilnya ia dipanggil Thaifur, kakeknya bernama yang menganut
ajaran Zoroaster yang telah memeluk Islam dan ayahnya salah seorang tokoh
masyarakat di Bustam.! Berbeda dengan sufi-sufi terkemuka sebelumnya Abu Yazid

al-Bustami adalah seorang Persia asli.

Kakeknya ~Surusyan pada -~ mulanya * adalah = penganut Zoroaster, “yang
kemudian memeluk Islam, ayahnya termasuk pemuka agama di Gistam dan ibunya
adalah seorang yang taat dan bersifat zuhud dua orang saudaranya Ali dan Adam juga
termasuk sufi yang berpengalaman meskipun tidak terkenal seperti Abu Yazid al-
Bustami. 2Keluarga Abu Yazid termasuk keluarga yang berada di daerahnya tetapi ia

lebih memilih kehidupan sederhana.

Perjalanan Abu Yazid untuk menjadi sufi telah memakan waktu pulubhan

tahun sebelum membuktikan dirinya menjadi seorang sufi, ia terlebih dahulu

! Rosihon Anwar, dan Muktar Solihin, fmu Tasawuf; (Cet I1: Bandung, Pustaka Setia, 2004),
130.
2 Ensiklopedi Islam jilid 111, 59.

37



(ERIANN
e
/ _'-,~_; u/l fu\"; Qx 18

membuktkan dirinya menjadi seorang fagih danmadhﬁbHanaﬁ Salah seorang
gurunya yang terkenal adalah Abu Ali Assindi, ia mengajarkan ilmu tauhid ilmu
hakikat dan ilmu yang lainya kepada Abu Yazid al-Bustami, hanya saja ajaran sufi
Abu Yazid tidak ditemukan dalam bentuk buku dalam perjalanan kehidupan zuhud,

selama 13 tahun Abu Yazid mengembara di gurun pasir.’

Abu Yazid al-Bustami hidup dalam keluarga yang taat beragama, ibunya
seorang yang taat dan zahidah, secara teratur ibunya mengirimnya ke masjid untuk
belajar ilmu agama dalam hal ini adalah ilmu figih, tetapi pada akhirnya kehidupanya
berubah menjadi kehidupan tasawuf. Abu Yazid al-Bustami adalah orang pertama
yang mempopulerkan sebutan fana’ dan baga’ dalam tasawuf, ia diakui sebagai sufi

dengan tingkatan tertinggi dalam magam dan kemulyaan.*

Abu Vazid ‘al-Bustami tidak” meninggalkan“Karya® tuiis, ‘tetapi° mewariskan
sejumlah ucapan dan ungkapan mengenai pengalaman tasawufnya yang disampaikan
muridnya dan tercatat dalam beberapa tasawuf klasik, seperti ar-Risalah al-
Qusyairiyah (Risalah Qusyairiyah) Tabagat as-Sufiyah (tingkatan sufi), Kasyf al-
Mahjub (Menyingkap Tabir), Tazkirah al-Auliyah (Peringatan Para Wali) dan al-
Luma (Yang Ceme:rlang).5 Sebagian dari kebenaran ungkapanya masih dipertanyakan

dan juga sebagaian cerita mengenai kekeramatanya dianggap legenda, sebagian dari

3 Rosihon Anwar, Akhlag Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 265.
4 Ahmad Isa, Tokoh-Tokoh Sufi, (Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persadz,2000),141
5 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005), 43.



19

ungkapanya disebut oleh kalangan sufi sebagai syatahat, yaitu ungkapan sufi ketika

berada di pintu gerbang ittihad (kesatuan dengan Allah).

Tasawuf Abu Yazid al-Bustami kemudian dikembangkan oleh pengikut-
pengikutnya dengan membentuk sebuah aliran tarekat bernama Taifurriyah, nama itu
diambil dari nisbah al-Bustami yaitu Taifur. Pengaruh tarekat ini masih didapati
dibeberapa dunia Islam, seperti di Zoufusna, Magribi (meliputi Maroko, Alzajair, dan
Tunisia) dan di Chitagong, Bangladesh, berupa tempat suci yang dibangun untuk
memuliakanya.’ Abu Yazid al-Bustami meninggal di Bistam pada tahun 261 H/875
M. Makamnya terletak di tengah-tengah kota, menarik banyak pengunjung dari
berbagai tempat. Pada tahun 1313 M didirikan di atasnya sebuah gubah yang indah
oleh Sultan Mongol, Muhammad Khudabanda atas nasihat gurunya Syekh

Syafiruddin, salah seorang keturunan Bistam.’
b) Pendidikan

Ketika menginjak usia 10 tahun, Abu Yazid al-Bustami sudah memilih jalan
hidup sufi dan berani meningalkan desanya untuk berkelana ke berbagai tempat selam
kurang lenih 30 tahun. Proses yang menyebabkan Abu Yazid al-Bustami untuk
bersikap serius dalam menekuni bidang tasawuf tergolong sangat unik, karena ia
harus meminta restu ibunya agar bisa dibebaskan dari kewajiban berbakti kepadanya

dengan harapan agar bisa kosentrasi berbakti pada Tuhan.

¢ Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi, 50.
7 Asmaran As, Pengantar Studi Tasawuf, (Jakarta: PT Rajawli Grafindo Persada, 1996), 288.



20

Sewaktu Abu Yazid meningkat usia remaja, dia juga terkenal sebagai murid
yang pandai dan seorang anak yang patuh mengikuti perintah agama dan berbakti
kepada orang tuanya. Suatu kali gurunya menerangkan suatu ayat dari surat Luknian
yang menerangkan "berterima kasihlah kepada Aku dan kepada kedua orangmu. "
Ayat ini sangat menggetarkan hati Abu Yazid al-Bustami. Kemudian Abu Yazid
berhenti belajar kemudian menuju rumah untuk menemui ibunya. Ini suatu gambaran

betapa ia memenuhi setiap panggilan Allah®

Perjalanan Abu Yazid al-Bustami untuk menjadi seorang sufi menghabiskan
waktu puluhan tahun. Sebelum membuktikan dirinya sebagai seorang sufi, ia terlebih
dahulu telah menjadi seorang fagih dari madzhab Hanafi. Salah seorang gurunya
yang terkenal adalah Abu Ali As-Sindy. %la mengajarkan kepada Abu Yazid al-
Bustami ilmu taubid. ilmu hakikat, dan ilmu lainnya, Hanya saja. ajaran sufi Abu

Yazid tidak ditemukan dalam bentuk buku. Abu Yazid al-Bustami adalah tokoh

penggagas paham al-fana’ dan al-baga’. 10

Sewaktu kecil Abu Yazid al-Bustami dikirim ibunya ke sebuah sekolah
masjid untuk mempelajari al-Qur’an, dalam suatu ayat ia menemukan adanya

keharusan yang besar untuk berbakti kepada Tuhan dan berbakti kepada orang tua,

8 Rosihon Anwar dan Muktar Solihin, /fmu Tasawuf , (cet II: Bandung, Pustaka Setia 2004),
130.

9 Aboebakar Atjeh, Pengantar Sejarah Sufi & Tasawuf, (Ramadhani, Solo, 1984), 135-136.

10 5olihin, Tokoh-Tokoh Sufi Lintas Zaman, (Bandung: Pustaka Setia, 2003), 79-80.



21

melihat hal tersebut dan keseriusan putranya di jalan mistik ini, ibunya kemudian

merelakan putranya untuk berbakti saja kepada Tuhan."

Pada usia 40 tahun ia kembali ke tanah kelahiranya dan memulai kembali
mengajarkan ajaran spiritual kepada para pengikutnya. Banyak nama-nama sufi
berpengaruh yang melakukan kontak dengannya; mulai dari Musa al-Daybuli,
Ahmad bin Khadruyah, Yahya al-Razi, dan Dhu al-Nun al-Misri, tetapi yang paling
menjadi sorotan ketika al-Bustami berguru kepada Abu Al al-Sindi, kejadian tersebut
sempat membuat sejumlah orientalis seperti R.C. Zaechner, berangapan bahwa
ajaran Abu Yazid al-Bustami terpengaruh oleh filsafat Hinduisme India karena

tempat berasal al-Sindi sangat kental dengan ajaran filsafat kuno tersebut.'?
¢) Kondisi sosial Masa Abu Yazid al-Bustami

Persia adalah salah satu bangsa yang dapat mengunguli dominasi Arab dalam
meletakkan fondasi kebudayaan Islam.”® Dalam sejarah mistisisme'* Islam satu
diantara aliran-aliran yang menonjol adalah kelompok tasawuf falsafi, sebuan aliran-
aliran spiritual yang berdekatan dengan filsafat, salah satu tokoh tasawuf filsafat dari

Persia ialah Abu Yazid al Bustami.

U Aun falestien Faletehan, Tasawuf Falsafi Persia Dimasa Klasik Islam, (Surabaya: Dakwah
Digital press, 2007), 92.

12 Ibid, 93.

13 Aun Falestin Faletehan, Tasawuf Falsafi Persia Dimasa Klasik Islam, (Antologi Kajian
Islam, Surabaya: Pascasarjana IAIN Sunan Ampel Press, 2006), 1.

14 pendekatan spiritual dengan Tuhan.



22

Abu Yazid al-Bustami adalah seorang tokoh sufi yang terkenal pada abad ke-9
M ia dilahirkan di Bustam bagian timur laut Persia"’. kakeknya Syurusan adalah
seorang penganut agama Zoroaster, yang kemudian masuk Islam. Sedikit sekali orang
yang mengetahui tentang sejarah hidupnya, jika tidak ada pengarang seperti al-Attar,
orang tidak akan mngenalnya sama sekali, siapa sebenamya Abu Yazid al-Bustami,

beberapa catatan mengenai hidupnya hanya berupa anekdot-anekdot sufi belaka.'®

Abu Yazid al-Bustami adalah penduduk asli desa Bistam, wilayah bagian
Khurasan bagian Barat, atau kawasan Iran sebelah Timur Laut.'’Abu Yazid
dibesarkan dalam lingkungan sosial religious masyarakat Bustam pada saat itu
tergolong masarakat kelas bawah dengan rata-rata penduduk yang miskin, hal ini
yang mengerakan Abu Yazid al-Bustami untuk senantiasa mengasihi fakir miskin dan

senantiasahidup zvhud.

Bila memperhatikan rentang waktu peradaban Islam pada abad 9 M dimana
muncul dua Kekhalifahan besar yakni dinasti Umayah di Spanyol dan dinasti
Abasyiah di Baghdad, persaingan dari berbagai aspek muncul dari dua dinasti ini.
Persia pada abad 9 berada di bawah kekuasaan Abasyiah, tidak bisa dipungkiri bahwa

Persia merupakan fondasi Kazanah keilmuan terutama filsafat dan tasawuf, dari kota

I5 Dalam konteks budaya, Persia sering digunaka daripada nama Iran, akan tetapi dalam
konteks politik pengunaan nama Iran sering digunakan.

16A smaran As, Pengantar, 239.

17 Aun falestien Faletehan, Tasawuf Falsafi Persia Di Masa Klasik Islam, (Surabaya: Dakwah
Digital Press, 2007), 91.



23

kecil yakni di Timur Laut Khurasan terdapat sebuah daerah kecil yang bernama

Bistam disinilah Abu Yazid lahir dan meninggal sebagai seorang sufi.

Pada zaman dinasti Abasyiah banyak orang berbondong-bondong dengan
tujuan yang jelas dalam pikiran mereka berharap untuk tiba disuatu tempat, setiap
guru sufi memiliki metodologi pembelajaran yang berbeda-beda, pada masa Abu
Yazid gerakan aqidah tidak terlalu diperhatikan oleh pemerintahan Abasyiah, baru di
akhir abad ke sepuluh pada masa sufi Persia al-Hallaj permusuhan antara ahli fikih
dan sufi falsafi mencapai klimaks sehingga ia dijebloskan ke dalam penjara selama
sebelas tahun tidak hannya itu mereka juga menggantungnya dan membakar

mayatnya.'®
B. Biografi [bnu Arabi
a) Riwayat Hidup

Ibnu Arabi nama lengkap Ibnu Arabi adalah Abu Bakar Ibnu Ali Muhyiddin
al-Hatimi al-tha’l al Andalusia. Ada pula yang menyebutkan bahwa nama aslinya
ialah Muhamad Bin Ali Ahmad Bin Abdullah. sedangkan nama Abu Bakar Abnu Ali
Muhyidin atau al-Hatimi hanyalah nama gelar baginya, selanjutnya, ia populer

dengan nama Ibnu Arabi dan ada yang menulisnya Ibnu al-Arabi."

18 Tamim Ansary, Sejarah Dunia Versi Baghdad, (Jakarta: Zaman, 2010), 189-190.
19 Asmaran, Pengantar, 339.



24

[bnu Arabi adalah salah seorang sufi abad pertengahan, kehidupan dan
tulisanya banyak mempengaruhi pemikiran di timur maupun di barat. Oleh masarakat
Arab ia dikenal dengan dengan sebutan syekh al-Akbar atau syekh agung, orang-
orang Kristen Barat melalui terjemahanya langsung mcnge:nalnya.20 Muhammad Ibnu
Ali Muhammad Ibnu Arabi At-Tai Al-Hatimi, lahir di Murcia Spanyol bagian Utara
lahir pada tanggal 27 Ramadhan 560 H (17 Agustus 1165 M) pada pemerintahan

Muhammad Ibnu Said Ibnu’ Mardanisy.

Ibnu Arabi berasal dari keturunan Arab berasal dari keluarga yang soleh.
ayahnya, Menteri utama Ibnu Mardanisy jelas seorang tokoh terkenal dan
berpengaruh di bidang pblitik dan pendidikan, keluarganya juga sangat religius,
karena ketiga pamannya menjadi pengikut jalan sufi yang masyhur, dan ia sendiri
digelari Mathyi ial-Din (penghidup agama) dan al Syaikh al-Akbar (doktor maximus)
karena gagasan-gagasannya yang besar terutama dalam bidang mistik.2'Dengan
kekalahan Tbnu Mardanisy di tangan Almuwahhidun, keluarga Ibnu Arabi pindah ke
Sevila, berkat kemurahan hati dari penguasanya ayahnya segera mendapat posisi yang
menonjol dalam masyarakat itu, hal ini terjadi saat Ibnu Arabi masih berumur delapan

tahun. 2

Pada tahun 598 H/ 1202 M ia pergi ke Tunis, Cairo, Yerusalem, dan Makkah

untuk menunaikan ibadah haji. Ketika berada di Tunis, ia sempat mempelajari kitab

2 ydries Shah, Jalan Sufi : Reportase Dunia Makrifat, (Surabaya: Risalah Gusti, 1999), 83.

21 o Khudori Soleh, Wacana Baru Filsafat Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 138.

2 {bnu Arabi, Fusus al-Hikam, alih bahasa: Ahmad Sahidah dan Nurjannah Arianti, (Jakarta:
Diadit Media, 2009 ), 1.



25

Khal’u an-Na’laini karya Abdul Qasim bin Qisyi yang kemudian di-syarah ( diberi
uraian penjelasan tertulis) menurut Ibnu Khaldun, kitab yang disarah tersebut
seharusnya dimusnahkan karena isinya penuh dengan bid’ah yang dapat

mc::nyesatkan.23

Menurut pengakuan Ibnu Arabi, keberangkatanya ke Makkah untuk ibadah
haji berdasarkan ilham yang diterimanya dari Allah Swt. Ia tinggal di Makkah selama
dua tahun. Hari-hari kehidupanya yang dekat dengan ka’bah tersebut diisi dengan
kegiatan lawaf, membaca Al-Qur’an dan ikiikaf. 24 pada tahun 612 H/ 1215 M, Ibnu
Arabi pergi ke Malatya dan bermukim sampai 618 H/1215 M, di sini ia sempat
menikah dengan janda Majiduddin Ishag dan mempunyai anak yang bernama
Sa’addin Muhammad (618H/1221 M), Ibnu Arabi disebut-sebut pernah beberapa kali
ineniksh dan mempunyai beberapa ansk, tetapi anaknya yang dikenal dalam sejarah
hanya dua orang, yaitu Sa’addin Muhammad dan Imaddin Abu Abdullah (w.

Damaskus, 667 H/1269M).

Tidak diketahui secara pasti mengapa dan kapan Ibnu Arabi meninggalkan
Anatolia untuk kemudian menetap di Damaskus sampai akhir hayatnya, tetapi catatan
sejarah menunjukan bahwa pada tahun 627 H/1230 M Ibnu Arabi sudah berada di
Damaskus di bawah perlindungan Ibnu Zaki, seorang Kadi setempat dan masih

anggota keluarga dinasti Ayubiyah yang sedang berkuasa pada waktu itu. Dihari

2 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi, 67.
% 1bid, 67.



26

tuanya Ibnu Arabi menghabiskan waktunya untuk membaca, mengajar dan
menggubah syair.25 Di Damaskus Tbnu Arabi menulis sebuah karya monumentalnya
yang menurutnya diterima langsung dari Rasulullah SAW melalui mimpinya, yaitu
kitab Fusus al-Hikmah (Permata Hikmah). Di sini pula Ibnu Arabi menyempurnakan

kitab Futuhat al-Makiyyah.

Ibnu Arabi menikah tiga kali sepanjang hidupnya, pertama dengan Maryam
ketika dia masih muda di Sevilla, kedua dengan Fatimah putri bangsawan Makkah
dan yang ketiga tidak disebutkan namanya, putri seorang Hakim Damaskus, dia
mempunyai tiga orang anak: Sa’ad ad-Din, lahir di Malatya pada 1221 dan meninggal
pada 1258, Imam ad-Din yang meninggal 1268 dan seorang putri, Zaynab dari

kesemua anaknya yang diketahui hanya Fatimah adalah.ibu dari Imam ad-Din.2
b) Pendidikan

Pada usia delapan tahun yaitu tahun s68 H / 1172 M Ibnu Arabi
meninggalkan kota kelahirannya dan berangkat menuju kota Lisabon. Di kota ini ia
menerima pendidikan agama Islam pertamanya, yang berupa membaca al-Qur’an dan
mempelajari hukum-hukum Islam dari gurunya, Syekh Abu Bakar Ibnu Khallaf.3
Kemudian ia pindah kekota Sevilla yang waktu itu merupakan pusat para sufi

Spanyol, ia tinggal dan menetap disana selama 30 tahun.

25 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi, 67.
% Junu Arabi, Fusus al-Hikam, alih bahasa: Ahmad Sahidah dan Nurjannah Arianti, (Jakarta:
Diadit Media, 2009 ), 13.



27

Setelah usianya menginjak 30 tahun, Ibnu Arabi mulai berkelana untuk
menuntut ilmu. Mula-mula ia mendatangi pusat-pusat ilmu pengetahuan Islam di
semenanjung Andalusia, kemudian ia pergi ke Tunis untuk menemani Abdul Aziz al-
Mahdawi(seorang ahli tasawuf). Pada tahun 594 H/1198 M ia pergi ke Fez, Maroko,
di sini ia menulis kitab al Isra (perjalanan malam) tahun berikutnya ia kembali ke

Cordoba dan sempat menghadiri pemakaman gurunya, Ibnu Rusyd.”

Di kota Sevilla Pendidikan Ibnu Arabi dimulai, ketika ayahnya menjabat di
istana dengan pelajaran yang umum pada saat itu al-Qur'an dan Hadits, Figh,
Theologi, Filsafat Skolastik, dan Ilmu Kalam. keberhasilan pendidikan dan
kecerdasan otaknya juga kedudukan ayahnya mengantarkanya sebagai sekretaris
Gubenur sevilla diusia belasan. Yang perlu dicatat. bahwa kota Sevilla pada saat itu
Selain Usebagi  kotas ilmu -pengetahuan juga mernpakan_ kegiatan. Tasawuf dengan
banyak guru sufi terkenal yang tinggal disana. Kondisi keluarga dan lingkungan yang
kondusif dan kaya mempercepat pembentukan Ibnu Arabi sebagai tokoh sufi yang

terpelajar, apalagi ia telah masuk tarekat diusia yang masih 20 tahun.?®

Selama menetap di Sevilla Tbnu Arabi muda sering melakukan kunjungan
berbagai kota di Spanyol, untuk berguru dan bertukar pikiran dengan para tokoh sufi
maupun sarjana terkemuka. salah satu kunjungan yang paling mengesankan adalah

ketika bertemu Ibnu Rusyd (1126-1198 M) dimana saat itu Ibnu Arabi mengalahkan

27 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi, 66.
2 [bnu Arabi, Fusus, 2.



28

tokoh filsuf dalam perdebatan dan tukar pikiran, sesuatu yang menunjukkan
kecerdasan yang luar biasa dan luasnya wawas'an spiritual sufi muda ini. juga
menunjukan adanya hubungan yang kuat antara Mistisisme dan filsafat dalam
kesadaran metafisis Tbnu Arabi. Selama proses magang spiritualnya, Ibnu Arabi
banyak mengkaji tentang hakikat mistik, diantaranya adalah doktrin-doktrin metafisis
kaum sufi, kosmologi, penafsiran esoterik, dan ilmu-ilmu pengetahuan yang lebih

gaib seperti, astrologi dan alkimia®®

Pengalaman pengalaman visioner mistiknya berhubungan dan didukung oleh
pemikiran filosofisnya yang ketat, Ibnu Arabi adalah seorang mistikus sekaligus
filosuf paripatetik, sehingga bisa memfilsafatkan pengalaman spiritualnya ke dalam
suatu pandangan Dunia Metafisis yang maha besar sebagaimana dilihat dari gagasan-
gagas-'.amnya.”!)i kota . Sevilla inilah Ibnu Arabi. Pendidikannya berhasil karena
diakemudian memperoleh pekerjaan menjadi seorang sekretaris gubenur Sevilla. Dan

setelah itu Ia menikahi seorang gadis dari keluarga baik-baik benama Maryam.

Ibnu Arabi disamping terus belajar ia adalah seorang yang sangat haus akan
ilmu. ia tidak merasa puas dengan ulama yang ada di daerahnya. oleh sebab itu,
dalam rangka memperluas ilmu pengetahuanya, tatkala menginjak usia 30 tahun ia
mulai melakukan pengembaraan ke berbagai negeri Islam, selain Andalusia ia juga ke

Maroko dan Aljazair.

® Ibnu Arabi, Fusus, 3.
% A Khudori Soleh, Wacana Baru Filsafat Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2604), 139.



29

Tahun S98H/1202M Ibnu Arabi tiba di Mesir bersama murid dan
pembantunya, Abdullah al-Habasyi. di negeri ini ia tidak tinggal lama, kemudian dari
Mesir ia terus berkelana ke Timur, mengunjungi al-Quds dan Mekkah al-
Mukarramah di mana ia juga mengajar untuk waktu tertentu. Selain Hijaz yang
dikunjunginya dua kali, ia juga ke Aleppo dan Asia Kecil. di setiap tempat yang di
kunjungi, ia selalu menerima penghargaan besar dan diberi banyak hadiah yang

kemudian selalu di berikanya kepada para fakir miskin.

c) Karya

[bnu Arabi adalah penulis yang produktif, menurut Browne ada 500 judul
karya tulis dan 90 judul diantaranya asli tulisan tangannya diperpustakaan negara
Mesir.>! karya Ibnu Arabi sangat beragam mulai dari artikel pendek yang hanya
berupa tulisan beberapa halaman, hingga buku tebal yang berjilid-jilid, seperty;” AL-
Futuhat Al-Makkiyyah yang di anggap oleh pusat pengetahuan sebagai referensi
utama kajian Tasawuf Islam, yang terdiri dari 37 bagian dan setiap bagian terdiri dari

300 halaman.

Demikian juga dengan Al Tafsir Al- Kabir yang tidak kurang dari 64 jilid. Ada
satu ciri khas dalam diri Ibnu Arabi yang membedakan dengan penulis buku ke-
Islaman lainnya. Hal tersebut karena tema yang di usung Ibnu Arabi hanya satu:

Tasawuf dan ilmu relung hati (Im al-Asrar) walaupun Ibnu Arabi melakukan

31 Rivay Siregar, Tasawuf dari Sufisme, (Jakarta: Pt Rajawali Grafindo Persda, 2002), 172



30

eksplorasi terhadap berbagai disiplin ilmu ke-Islaman lainnya, semua dilakukan untuk

mefungsikan dan mengarahkan demi sebuah tujuan awal yaitu tasawuf 2

Ada satu ciri khas dalam diri Ibnu Arabi yang membedakan dengan penulis
buku ke-Islaman lainnya. Hal tersebut' karena tema yang di usung Jbnu Arabi hanya
satu: Tasawuf dan ilmu relung hati (ilm al-asrar) walaupun Ibnu Arabi melakukan
eksplorasi terhadap berbagai disiplin ilmu ke-Islaman lainnya, semua dilakukan untuk

memfungsikan dan mengarahkan demi sebuah tujuan awal yaitu Tasawuf. >

Pada tahun 594 H/ 1198 M ia pergi ke Fez, Maroko di sini ia menulis kitab al-
Isra (perjalanan malam) yang merupakan kitab pertama yang ditulis oleh Ibnu Arabi,
tahun berikutnya ia ke Cordoba dan menghadiri pemakaman gurunya, Ibnu Rusyd.
Kemudian Tbnu Arabi pergi eke Almeria dan disini ia menulis kitab Mawagqi’an an-

Nujum(posisi planet).”*

Pada tahun 598 H/1202 M Ibnu Arabi pergi ke Tunis, Cairo, Yerussalem dan
Makkah untuk menunaikan ibadah haji. Hari-hari kehidupan dekat ka’bah tersebut
diisi dengan kegiatan tawaf, membaca Al-Qur’an, dan iktikaf (menciptakan suasana
keruhanian yang syahdu, membuat adanya kontak antara dia dan yang gaib),
berdasarkan kontak tersebut, Ibnu Arabi menulis kitabnya yaitu Taj ar-Rasa'il

(Mahkota Risalah), Ruk al-Quds (Rub Suci), dan Futuhat al-Makiyah (penaklukan

;’ Rivay Siregar, Tasawuf dari Sufisme, (Jakarta: Pt Rajawali Grafindo Persda, 2002), 172
3 Ibid, 172
34 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi , 66.



31

makah). Menurut Tbnu Arabi karya terakhir merupakan yang terbesar karena diterima

langsung dari Allah SWT melalui itham samawi.*’

Di Makkah ini pula Ibnu Arabi bertemu dengan seorang pemudi cantik,
cerdas, shalihah, dan takwa, yakni 'suatu figur wanita ideal yang bernama Ain Syam
Nizam, wanita ini yang menginspirasi Ibnu Arabi untuk menggubah syair yang
kemudian dihimpun dalam kitab Turjuman al-Asuywaq (Terjamahan Rasa Cinta).
Tahun berikutnya Tbnu Arabi "pergi ke Yerussalem, Cairo, dan Makkah untuk

kembali menunaikan ibadah haji.

Kali ini ia sempat menyelesaikan karyanya yang berjudul Risalah al-Anwar
(Risalah Tentang Nur). Pada tahun 608 H/1211 M ia kembali ke Baghdad bersama
Madijuddin Ishaq sebagai utusan Kesultanan untuk melapor kepada pemerintahan
pusat tentang bertahtanya Kay Ka'us { 'sebagai suitan Koya, kemudian ia bermukimm
di Aleppo dan Damaskus (609 H/1211M-612 H/1215 M) sempat mensyarah kitab

syair Turjuman al-Asuywaq.

Menurut Carl Brokelman, sejacawan dari Jerman, seluruh karya Ibnu Arabi
tidak kurang dari 239 judul, atas usul temen-temanya ia pernah menyusun dafiar kitab
karanganya itu. Daftar tersebut yang ada sampai sekarang ada tiga. (1) Fihris (indeks)
ditulis sahabatnya, Sadruddin, 627 H/1230 M. (2) Fihris Mu’allafat Muhyid ad-Din
Ibnu Arabi (indeks karangan Muhiddin Ibnu Arabi). Daftar ini sudah dimuat dalam

Maj Allah al-Majma’ al-"limi 1i Tonu Arabi (Damaskus, 1954). (3) Jjazah, yaitu suatu

3% Nina M. Armandu dkk, Ensiklopedi , 67.



32

catatan yang diberikan Ibnu Arabi kepada Gazi Malik al-Adli (ditulis 632 H/1234 M)

dan di dalamnya disebutkan bahwa karyanya ada 289 buah. 3¢

Kitab lain yang tidak diketahui secara pasti tempat penulisanya karena Ibnu
Arabi banyak berkelana, mencakup antara lain: Musyahadah al-Asrar (Melihat
Rahasia), al-Misbah fi al-Jam’ibain as-Sihah fi al-Hadis (Penerang Untuk
Menemukan Hadis Sahih), al-Jam'u wa at-Tafsil Asraru Ma’ani at-Tanzil (Koleksi
Dan Uraian Tentang Rahasia Yang dikandung Al-Qur’an), Futuhat al-Madaniyah
(Penaklukan Madinah), at-Tadbirat al-Mllahiyah (Pengaturan Tuhan), Tafsir asy-
Syaikh al-Akbar (Tafsir Simbolis Al-Qur’an, Versi Sufi), Sirr Asma’ Allah al-Husna
(Rahasia Dalam al-Husna), Asrar al-Qulub al-Arifin (Rahasi Dalam kalbu Orang
Arif), al-Hikmah al-Tllahiyah (Hikamah Tuhan), al-Jadwat al-Mugtabisat (Anugrah
Yeng, Dipereleh), «@:lsra’, ila, Magam al-Asra’ (Perjalanan Menuju Tempat Yang

Mulia), dan fada il Abd al-Aziz al- Mahdawi ( Kelebihan Abdul Aziz al-Mahdawi).”’
d) Kondisi Sosial Pada Masa Ibnu Arabi

[bnu Arabi bersala dari keluarga Arab kuno dan ayahnya Ali Ibnu al-Arabi
adalah seorang yang sangat berpengaruh ia bersahabat dari filosof terkenal, Ibnu
rusyd, ayah Ibnu Arabi adalah seorang wazir Tbnu mardanisy, setelah jatubnya Ibnu

Mardanisy dan pendudukan Murcia oleh orang-orang al-Muhadiyah, keluarga Ibnu

3 Nina M, Armandu dkk, Ensiklopedi , 68.
37 Ibid, 68.



33

Arabi pindah ke Seville, berkat kebaikan hati penguasa Al-Muhadiyah, Abu Yaqub

Yusuf, mereka diberi jaminan dibawah rezim baru.3®

Ketika Dinasti Muwahhidin menaklukkan Murcia pada 567 H/1172 M, Ibnu
Arabi dan keluarganya pindah ke Seville, tempat ayahnya diberi pekerjaan pada dinas
pemerintahan atas kebaikan Abu Yakub Yusuf, penguasa Daulat al Muwahhidin pada
saat itu. Sejak menetap di Seville ketika berusia delapan tahun, Tbnu Arabi memulai
pendidikan formalnya. Di kota pusat ilmu pengetahuan itu, dibawah bimbingan
sarjana-sarjan terkenal ia mempelajari al Qur’an dan tafsimya, hadits, figih, teologi
dan filsafat skolastik. Seville adalah suatu pusat sufisme yang penting, dengan

sejumlah guru sufi terkemuka yang tinggal disana.’

Suasana kehid{lpan7 guru-guru sufi dan kesertaan isterinya itu dalam
keinginanya mengikuti jalan sufi “adalah faktor kondusii” yang " mempercepat
pembentukan diri Tbnu al-Arabi menjadi seorang sufi. Seperti diceritakannya sendiri,
ia memasuki jalan sufi (tarekat) secara formal pada 580 H/1184 M, saat berusia dua
puluh tahun. Selama menetap di Seville, Ibnu al Arabi muda sering melakukan

perjalanan ke berbagai tempat di Spanyol dan Afrika Utara. ¥

Kesempatan itu dimanfaatkanya untuk mengunjungi para sufi dan sarjana

terkemuka. Salah satu kunjunganya yang sangat mengesankan ialah ketika berjumpa

38 M.S Nasrullah, Sufi-Sufi Andalusia karya Ibnu Arabi (Bandung: Mizan, 1994), 19.

3 T lzutsu “Ibn Arabi” The Encyclopedia of Relegion, diedit oleh Mircea Eliade, 16 vol.
(New York dan London: Macmillan dan Collier Macmillan, 1987), 6:553.

40 M_.S Nasrullah, Sufi-Sufi Andalusia, 25.



34

dengan Ibnu Rusyd. (w.595 H/1198 M) di Cordova. Percakapanya dengan filsuf besar
ini membuktikan kecemerlanganya yang luar biasa dalam wawasan spiritual dan

intelektual.*!

Situasi religio politis menyebabkan Ibnu Arabi meninggalkan negeri
kelahiranya, Spanyol, dan Afrika Utara. Di Afrika Utara, para penguasa al
Muwahhidin mengancam akan menyiksa para sufi karena mereka dicurigai
menggerakan tarekat-tarekat, mengadakan perlawanan terhadap rezim yang berkuasa.
Sebenarnya waktu itu, memang terjadi ketegangan antara para sufi dan para penguasa
karena yang pertama menganggap yang terakhir sebagai perampas kekuasaan Islam
dan pelanggar Syari’at. Seandainya Ibnu Arabi tetap di Spanyol, mungkin ia akan
mengalami nasib yang sama seperti Ibnu Qasi yang dibunuh pada 546/1151, atau
seperti Tbnu Barrajan; dan. Tbnu al-Arif, yang konon diracun oleh Gubernur Afrika
Utara, Ali Ibnu Yusuf, setelah dikurung dipenjara selama beberapa tahun.*? Baik di
Spanyol maupun Afrika Utara, kefanatikan dan kekuatan ulama-ulama kalam dan
figih yang ortodoks tidak memberikan ruang gerak untuk perkembangan pemikiran

baru yang mereka anggap sesat.

Pada tahun 597 H/1200 M, ketika di Marrakesy, Ibnu Arabi menerima
perintah melalui Ru’ya agar bertemu dengan Muhammad al-Hasar dan melakukan

perjalanan bersamanya ke Timur. Itula alasan-alasan yang membuatnya mengembara

“! percakapanya dengan Tbn Rusyd diungkapkanya kembali dalam “Futuhat”, 1:153.
42 A E. Afifi, Tasawuf Falasafi Muhyid Din Ibn al Arabi (Combridge: Cambridge University
Press, 1939), xvi. '



35

ke daerah-daerah bagian Timur dunia Islam. Maka pada 598 H/ 1201 M bersama
Muhammad al-Hasar ia melanjutkan perjalananya ke dari Tunis ke Mesir. Sayang,
teman seperjalanya meninggal dunia di sana. Kemudian pada tahun itu juga Ibnu

Arabi melanjutkan perjalananya sendiri ke Makkah.

Dari 601 H/1204 M sampai 604 H/1207 M, kota-kota yang di kunjungi Ibnu
Arabi ialah Madinah, Yerussalem, Baghdad, Mosul, Konya, Damaskus, Hebron dan
Kairo. Pada umumnya ia tinggal tidak lama di kota-kota yang di kunjunginya itu
kecuali Mosul ia tinggal selama satu tahun dan di Kairo selama satu tahun pula. Di
Mosul dia menulis al Tanazzulat al Mawsiliyah. Di kota ini pula ia di lantik untuk
ketiga kali sebagai murid al-Khadir, atau al-Khidr, untuk menerima rahasia-rahasia
ilahi.** Adapun.di Kairo ia mempergunakan kesempatan untuk bertemu dengan
teman-teman.sufinya. Ulama ortodoks di kota itu mengancam ajaran-ajaranya dan
mengancam keselamatan jiwanya. Situasi yang tidak menyenangkan itu

menyebabkan ia meninggalkan Mesir dan kembali ke Makkah.*

Akhirnya Ibnu Arabi memutuskan untuk memilih Damaskus sebagai tempat
menetap sampai akhir hayatnya. Keputusanya itu diambilnya untuk memanfaatkan
ajakan penguasa Damaskus saat itu, al Malik al-Adil (w.625 H/1227 M), untuk
tinggal di kota itu. Raja tersebut dan anaknya, al Malik al-Asyraf,, sangat

menghormati Tbnu Arabi. Ia mulai menetap di Damaskus pada 620 H/1223 M. sejak

43 pelantikan seperti ini telah diterimanya di Seville (580/1184) dan di Makkah (599/1202)
“4 Futuhat, Juz 4 560.



36

tahun itu fase ketiga kematangan kehidupan spiritual dan intelektualnya sebagai

seorang sufi.*®

Pada periode ini Ibnu Arabi melibatkan dirinya dalam kehidupan sosial dan
politik dalam | masyarakat. Keakrabanya dengan para penguasa Damaskus
dimanfaatkanya untuk menyebarkan ajaran-ajaran sufinya. Ja mempunyai banyak
murid, termasuk para penguasa. Ia memberikan kepercayaan kepada murid-muridnya
yang dianggap telah memenuhi  syarat meriwayatkan karya-karyanya dan
menyebarkan ajaran-ajaranya. Pada 632 H/1234 M ia memberikan ijazah kepada al

Malik al Asyraf Muzaffar al Din Musa untuk mengajarkan semua karyanya.

Sejak 1223 M hingga kematianya pada November 1240 M Ibnu Arabi banyak
menghabiskan waktunya banyak dihabiskan oleh banyak perjalananya, hasil
tulisanya, dan pengorbananya dari pangilany, memanfaatkan sebuah tawaran al-Maiik
al-Adil untuk tinggal di Damaskus putra penguasa ini al-Asyraf, terus mendukung
Tbnu Arabi setelah kematian ayahnya.*® Selama periode semi pensiun Ibnu Arabi
menyelesaikan al-Futuhat al-Makiyah dan kumpulan puisi utamanya ad-Diwan dan

selama masa ini dia menulis Fusus al-Hikam.

“Spembagian periode atau tahap kehidupan sufi ini, seperti telah disebut di atas, dianut oleh.
H. Corbin Creative Imangination in the Sufism of Ibn Arabi, diterjemahkan oleh R.Manheim
(Princeton: Princeton University Press, 1969) 22-77.

% fonu Arabi, Fusus, 13.



BAB III
PEMIKIRAN TASAWUF
ABU YAZID AI-BUSTAMI DAN IBNU ARABI

A. Abu Yazid al-Bustami
a. Sejarah Munculnya Tasawuf Abu Yazid al-Bustami

Keluarga Abu Yazid termasuk keluarga yang berada di daerahnya, Abu Yazid
hidup dalam keluarga yang taat beragama, ibunya seorang yang taat dan zahidah,
secara teratur ibunya mengirimnya ke masjid untuk belajar ilmu agama dalam hal ini
adalah ilmu figih namun pada akhirnya kehidupanya berubah menjadi kehidupan
tasawuf. Abu Yazid adalah seorang pertama yang mempopulerkan sebutan fana’ dan
al-baga’dalam tasawuf. Ia diakui sebagai sufi dengan tingkatan tertinggi dalam

magam dan kemulyaanya.

Abu Yazid hidup pada tahun 814 M sampai 875 M, bila kita melihat rentang
waktu tersebut maka dapat diketahui Abu Yazid hidup pada masa kekuasan dinasti
Abasyiah, akan tetapi kekuasaan dinasti Abasyiah mulai terkotak-kotak, hal ini
dibuktikan dengan munculnya dinasti di Barat dan Timur Bagdhad. Pada tahun abad
ke-9 M muncul dua dinasti di Persia yaitu dinasti Tahiriyah (820 M-872 M) dan

dinasti Saffariyah, dua dinasti tersebut pernah menjadi penguasa Persia.'

Uphilip K Hitti, History of The Arabs, (Jakarta: PT Serambi limu Semesta, 2010), 585-586.

37



38

Dapat di ketahui bahwa dinasti Safariyah yang berdiri pada tahun 867-903
pernah menguasai daerah Khurasan, daerah tersebut menurut letak geografis dekat
dengan wilayah Abu Yazid yaitu Bistam, akan tetapi tidak ditemukan sumber yang
mencatat bahwa baik Abu Yazid maupun orang tuanya pernah terlibat dalam
percaturan politik. Hal itu dimungkinkan karena kehidupan sufi yang dipraktikan baik
oleh orang tua Abu Yazid maupun Abu Yazid sendiri serta kehidupan masarakat

Bistam yang cenderung wara.?

Abu Yazid al-Bustami memilih kehidupan sederhana dan menaruh kasih
sayang serta kasih pada fakir miskin. Ia jarang keluar dari Bistam dan ketika padanya
ia dikatakan bahwa orang yang mencari hakikat selalu berpindah tempat ke tempat
lain, ia menjawab: temanku (maksudnya Tuhan) tidak pernah berpergian dan oleh
Karena (itu. akupun; tidak bergerak dari sini”’. Dia senantiasa ingin dekat kepada

Tuhan, yang dimulai dengan timbulnya paham fana "dan baga’ dalam tasawuf.’

Dari suatu kesederhanaan Abu Yazid memulai kehidupan sufinya, ia memilih
tidak keluar dari Bistam dan meyendiri untuk terus beribadah kepada Tuhan, dari
sinilah mulai muncul suatu indikasi mengenai paham fana’, baga’ hal ini dibuktikan

dengan munculnya perkataan Syatahat’ (samar) yang tertulis di atas.

Dalam al-Luma juga disebutkan kata-kata Syatahat:

2 Menjaga diri dari berbuat dosa walau sekecil apapun.
3 Mustofa, Akahlak Tasawyf, (Bandung: CV Pustaka, 1999), 270.
* Ucapan-ucapan tidak rasional ketika kaum sufi sedang mengalami fana’



39

“Kenakanlah padaku pakaian ananiyyah-Mu dan angkatlah aku menuju pada
ahadiyyah-Mu melihatku mereka akan mengatakan, kami melihatmu, schingga
engkau adalah engkau yang itu, dan aku bukanlah aku yang di sini”, maka ucapan
yang seperti ini dan yang sejenis menunjukan ke fana-anya serta adanya penguasaan
al-hag pada dirinya karena wahdaniyyah, dimana tidak ada makhluk dan alam

sebelum itu.’

" Abu Yazid al-Bustami disebut sufi yang memperkenalkan konsep ajaran Al-
fana’, baga’ dan iftihad dalam pengertian tasawuf’ Ia dibesarkan didalam
lingkungan yang taat beragama pada mulanya Abu Yazid al-Bustami belajar ilmu
figih dalam madhab hanafi. Ada pendapat yang mengatakan bahwa paham fana’
dalam tasawuf Islam ini berasal dari ajaran Buddhaisme tentang paham nirwana,
karetia paham Nirwans dalam-ajaran-Buddhaisme ini; hampir serupa dengan paham
fana’ dalam tasawuf. Untuk mencapai nirwana orang harus meninggalkan dunia dan

memasuki hidup kontemplasi.”

Dikatakan, ajaran-ajaran non Islam seperti ajaran Buddhaisme ini, masuk ke
dalam ajaran Islam seperti dalam tasawuf, adalah akibat logis dari perluasan daerah

kekuasaan Islam, pertemuan berbagai suku bangsa, kebudayaan, agama dan

S Abu Nash as-Sarraj, Al-Luma’, terjemah: Wasmukan dan Samson Rahma, (Surabaya:
Risalah Gusti, 2002), 758.

¢ Ensliklipedi Islam jilid 11, 59.

"Nicholson dalam Asmran, Pengantar Studi Tasawuf, 290.



40

kepercayaan di dalam satu wadah pergaulan pemerintahan Islam pasti akan saling

mempengaruhi antara yang satu dengan lainnya.

Dalam persoalan ini Nicholson mengatakan bahwa konsepsi sufi tentang ke-
fana’-an diri adalah dapat dipastikan berasal dari India. Penganjurannya seorang ahli
mistik Persia, Bayazid dari Bistam mungkin telah menerima dari gurunya, Abu Ali
dari Sindy (India). Tambahan lagi bahwa dalam sejarah, selama ribuan tahun sebelum
kemenangan umat Islam Buddhisme pernah memiliki akar yang kuat di kawasan

timur Persia dan Bactria.®

Annmarie Schimmel meragukan pendapat yang mengatakan bahwa Abu
Yazid al-Bustami menerima ajaran dari Abu Ali al-Sindy, ia mengatakan, arti kisah
yanag menjelaskan bahwa guru mistik Abu Yazid adalah Abu Ali al-Sindy yang
berasal dari Sind, masih diragukan; bahwa apabila ‘orangituberasal dari lembah
Indus bawah dan tidak dari sebuah desa yang bernama Sind yang dekat Bistam, dan

terlalu jauh berdasarkan letak geografis.”

Karena itu ia di kelompokan kedalam Ashabura’yi, suatu aliran yang
memberikan peranan yang besar kepada pemikiran (Al-ra’yu) dalam usaha
memahami agama Islam. Dalam bidang tasawuf ia belajar dari seorang sufi yang

berasal dari Kurdi. Keberhasilanya mencapai tingkatan yang tinggi dalam tasawuf

§ Asmran, Pengantar Studi Tasawuf, 290.
 Ahmad Isa, Tokoh-Tokoh Sufi, (Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 2000), 141.



41

karena latihan spritual (4/-mujahada) yang dilakukanya secara terus menerus dalam

hal ini Ibnu Arabi berkata. '°

Selama dua belas tahun aku menempa diriku (haddad nafsi) sebagai mana
pandai besi menempa besi, lima tahun diriku (nafsi) menjadi cermin bagi
hatiku. Setahun aku memperhatikan keduanya (hati dan diriku), kutemukan
dipingangku pita kekufuran (zunnar).Aku berusaha memutuskanya selama
lima tahun dan kuperhatikan betapa aku dapat memutuskanya setelah itu aku
dapat melihat makhluk-makhluk dalam keadaan mati.

Pengalamanya dalam bentuk al-fana’ diperolehnya dari Abu" Ali Al-Sindy
seorang yang berasal dari India, sebagai imbalan atas tauhid yang diajarkan Abu
Yazid kepadanya. Pengalaman Abu Yazid dan ucapan-ucapanya yang kadang-kadang
sulit dipahami oleh orang awam, menyebabkan sebagian orang menentangnya,
sehingga ia sementara waktu mengasingkan ke Bistam, dan meninggal di sana pada

tahun 260 H/874 M."!
b. Pemikiran Abu Yazid Al-Bustami

Setelah membicarakan tentang seputar biografi kehidupannya dari bagaimana
ia berproses menjadi seorang sufi hingga ia menemukan konsep fana’ baga’ dan al
ittihad yang menjadi sebuah elemen yang nantinya terbekukan menjadi paham
wahdatul wujud, maka selanjutnya dalam pembahasan ini akan dilanjutkan dengan

pemikiran Abu Yazid al-Bustami.

19 Ensiklopedi Istam Jilid 111, 59.
11 Solihin dan Rosihon Anwar, limu Tasawf, (Bandung: Pustaka Pelajar, 2008), 159.



42

Abu Yazid al-Bustami terkenal dengan pemikiran tasawufnya mengenai fana’
baga’ dan Al ittihad . Sebelum Abu Yazid mencapai tingkat ittihad ia mengawali
magam-nya dengan fana’ dan baga’ yang keduanya tudak bisa terpisahkan karena
adanya keterkaitan yang sangat erat untuk lebih jelasnya akan saya uraikan sebagai

berikut:
1) . Fana’Dan Baga’

Sebagaimana yang di jelaskan diatas bahwa Abu Yazid al-Bustami adalah
sufi pertama yang mengenalkan konsep fana’ dan baga’ dalam tasawuf. Ia senantiasa
ingin dekat dengan Tuhan. Seperti dapat dilihat di ucapan berikut ini, ia mencari cari
jalan di hadirat Tuhan, ” aku bermimpi melihat Tuhan . Aku pun bertanya : Tuhanku,

apa jalanya samapai kepadamu, Ia menjawab tinggalkan dirimu dan datanglah”."?

Dari uraian diatas dapat dipahami bahwa Abu Yazid al-Bustami sering kali
mengunakan kata-kata yang samar, untuk memahami kata-kata tersebut tidak
mungkin memahami secara tekstual tanpa menganalisis terlebih dahulu. Oleh sebab
itu ia dilebelli sufi yang gemar mengunakan kata samar (syatahat).® Untuk
memahami kata-kata tersebut harus keluar dari pemkiran yang bersifat tekstual dan

mengunakan landasan filosofis yang memungkinkan.

12 Harun nasution dalam Asmaran, Pengantar,291.
13 K ata syatahiyyat sering dipakai oleh sufi falsafi, ungkapan ini sering diungkapkan oleh Abu
Yazid al Bustomi ketika dalam keadaan fana’.



43

Dalam proses al-fana’ ada empat situasi getaran psikis yang dialami
seseorang, yaitu al-sakar, al-satuhat, al zawal, al hajab, dan ghalab al-asyuhud.
Sakar adalah situasi kejiwaan yang terpusat penuh kepada suatu titik sehingga ia
melihat dengan perasaanya, seperti apa yang dialami oleh Nabi Musa As di Turisina,
sedangkan dalam istilah tasawuf dipahami sebagai suatu ucapan yang terlontar di luar
kesadaran, kata kata ayang diucapkan dalam keadaan sakar, al-zawal al-hijab,
diartikan sebagai keadaan bebas yang keluar dari dimensi sehingga ia keluar dari
dimensi dari alam materi dan telah berada dalam alam Illahiyat sehingga getar

jiwanya menangkap gelombang dan suara Tuhan.'*

Proses terjadinya fana’ ketika Abu Yazid dalam kondisi spiritual yang
memuncak, ia tenggelam di dalam samudra hakikat dan telah hilang dari hakikat al-
hag, untuk mencapai_tingkatan tersebut, Abu Yazid senantiasa bermunajat kepada
Allah dengan cara menyendiri dan senantiasa berzikir, meratapi dosa-dosanya,
menghinakan dirinya kepada Allah merasa dirinya penuh dengan dosa dan senantiasa

membaca istighfar untuk memohon ampunan kepada Allah.'®

Ajaran tasawuf terpenting Abu Yazid adalah fana’ dan baga’ secara harfiah
Jana’ berarti rusak dan binasa, dalam kaitanya dengan sufi, maka sebutan tersebut

biasanya digunakan dengan proposisi: fana’an yang artinya kosong dari segala

" Rifay Siregar, Tasawuf: Dari Sufisme Klasik ke Neo Sufisme(Jakarta: PT Rajawali
Grafindo Persada, 2002), 148.

15 Abu Nash as-Sarraj, Al-Luma’, terjemah: Wasmukan dan Samson Rahma, (Surabaya:
Risalah Gusti, 2002), 753.



sesuatu: sedangkan dari segi bahasa kata fana’ berasal dari kata bahasa Arab yakni

faniya yafina yang berarti musnah, hilang dan lenyap atau hancur.'¢

Dari pengertian diatas dapat dipahami bahwa kata fana’ dan baga’ merupakan
dua rangkain kata yang saling berhubungan ketika sescorang melakukan atau
mencapai fana’ maka dia akan melupakan hal disekelilingnya termasuk dirinya hal
tersebut dimungkinkan agar lebih fokus untuk mendekatkan diri kepada Allah.
Setelah mencapai pmseé fana’ maka akan terjadi baga’ yang artinya menghilangkan

sifat-sifat tidak terpuji dan menggantinya dengan sifat-sifat Tuhan yang terpuji.

Dalam istilah tasawuf fana’ juga sering diartikan sebagai keadaan moral yang
luhur, dalam hal ini Abu Bakar al-Kalabadzi dalam Rositiun Anwar dan Muktar
Solihin mendefinisikan *’hilangnya semua keinginan hawa nafsu seseorang tidak ada
pamrih dari segala perbuatan manusia, schingga ia kehifangan segala perasaanya dan
dapat membedakan sesuatu secara sadar, dan ja telah menghilangakan semua

kepentingan ketika berbuat sesuatu”.!”

Dengan demikian jelaslah bahwa dalam paham fana’ ini, materi manusianya
tetap ada dan sama sekali tidak hilang atau hancur, yang hilang hanya kesadaran akan
dirinya sebagai manusia. Ia tidak merasakan lagi akan eksistensi jasad kasarnya.

Ketika seorang sufi telah mencapai fana’ an al-nafis yaitu kalau wujud jasmaninya

16 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir Arab — Indonesia , (Surabaya: Pustaka
Progressif, 1997), 1075.

1"Rosihan Anwar, M.Ag dan Mukhtar Solihin, M.Ag, limu Tasawuf, Cet. 11,: Bandung:
Pustaka Setia, 2004), 130



45

tidak disadari maka yang akan tinggal ialah wujud ruhaninya dan ketika itu dapatlah
ia bersatu dengan Tuhan, dan persatuan dengan Tuhan ini terjadi langsung setelah
terjadi langsung setelah terjadinya al-fana’ al-nafis. 8 Dengan hancurnya sifat buruk

maka yang tersisa hanya sifat baik.

Hilangnya rasa kesadaran akan tidak mengikuti hawa nafsu merupakan tujuan
dari bersikap fana’ sesuai dengan kaidah fana’ yang artinya kosong dari segala hal
yang artinya bahwa sanya ia menghilangkan rasa kebiasaan manusia yang
mempunyai hawa nafsu yang dinamakan *’keinginan’” dengan ikhlas ia akan berbuat

sesuatu sehingga ia akan melakukan sesuatu tanpa imbalan atau pamrih.

Dengan fana’, Abu Yazid meninggalkan dirinya dan pergi kehadirat Tuhan.
Bahwa ia telah berada dekat dengan Tuhan itu dapat dilibat dari syatahar'’ yang
diucapkanya. Ungkapan AbuYazid ientang farna" dan iftihaddengan Tuhan menurut
al-Taftazani memang terlalu berlebihan, antara lain sebagaimana ucapanya: *’Aku ini
Allah tidak ada Tuhan selain aku maka sembahlah aku, >’ katanya pula: ” betapa
sucinya aku, betapa besarnya aku, dan katanya: ** aku keluar dari abu yazidku seperti

halnya ular keluar dari kulitnya.?’

Sedangkan Abdurrauf As-Singkel mengungkapkan tentang fana’ menurut
istilah para sufi adalah hilang dan lenyap, sedangkan lawan katanya adalah baga’ dan

lebih jelasnya sebagaimana disebutkan dalam kitab jawahir al fana’ adalah

18 Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam, (Jalarta: Bulan Bintang, 1999), 80.
19 |Jcapan-ucapan tidak rasional ketika seorang sufi mengalami fana’
20 Harun nasution dalam Asmaran, Pengantar , 291.



46

kemampuan seorang hamba memandang bahwa Allah ta’ala berada dalam segala
sesuatu .2' dengan demikian fana’ bagi seorang sufi adalah mengharapkan kematian
maksudnya mematika diri dari segala pengaruh dunia sehingga yang tersisa dalam

dirinya hanyalah Tuhan semesta.

Seorang sufi dapat bersatu dengan Tuhan kalau terlebih dahulu ia
menghancurkan dirinya, selama ia masih sadar akan dirinya, ia tidak akan bersatu
dengan Tuhan, penghancuran tersebut selalu diiringi dengan baga’ yang berarti {0
live and survive (hidup dan terus hidup), adapun baga’ berasal dari kata bagiya
artinya dari segi bahasa adalah tetap, sedangkan berdasarkan istilah tasawuf berarti

mendirikan sifat-sifat terpuji kepada Allah dalam kaitanya dengan sufi.”?
2) Itihad

Ittihad ialah upaya penanggalan kesadaran akan diri untuk bersatu dengan Tuhan,
hal tersebut dapat dilakukannya karena kerinduan dan cinta yang membawa kepada-
Nya. ”* ia membuat aku gila kepada-nya dan akupun hidup’’ dan ia berkata lagi, gila
pada diriku adalah kehancuran dan gila kepada-Mu adalah sebuah kelanjutan.”
Dimaksud dengan ittihad adalah suatu tingkatan dalam tasawuf dimana seorang sufi

telah merasa dirinya bersatu dengan Tuhan, suatu tingkatan dimana yang mencintai

21 Oman Fathurrahman, Tanbih al-Masyi, Menyoal Wahdatul Wujud Kasus Abdurrauf Singkel
di Aceh Abad 17, Cet. 1, ( Jakarta: Mizan, 1999), 74-75.

2 \uhammad Abd. Haq Ansari, Merajut Tradisi Syari‘ah dengan Sufisme, Cet. 1, (Jakarta:
PT Rajawali Grafindo Persada 1997), 47.

B gpsliklopedi Istam jilid IIL, 60.



47

dan yang dicintai telah menjadi satu, sehingga salah satu dari mereka dapat

memanggil satu dengan lainya 2

Jika kita kembali kepada pengertian iftihad seperti yang terurai di atas,
bukanlah yang dimaksud dengan itfihad itu berpadunya dua subtansi menjadi satu,
tetapi merupakan satu keadaan ruhani yang diperoleh melalui al-fana’an al-nafs,
yakni hilangnya kesadaran seorang sufi akan wujud dirinya dan yang tinggal dalam
kesadarannya hanya wujud Tuhan. Hal ini dalam ungkapan sufi sebagaimana
dikutipkan di atas, tidak ubahnya seperti hilangnya maksiat dan sifat-sifat buruk,

dengan hancurnya hal-hal ini, maka yang tinggal ialah taqwa dan kelakuan baik.

Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, Abu Yazid al-Bustami ialah sufi
pertama yang mencetuskan paham fana’ dan baga’ dalam tasawuf ia senantiasa ingin
berdekatan dengan Tuhan. Dengan” fana® Abu Yazid al-Bustami meninggalkan
dirinya dengan pergi kehadirat Tuhan, hal tersebut dapat dilihat dalam syatahas®® ,

dengan ucapan belum perah didengar oleh sufi lainya:?®

Aku tidak heran terhadap cintaku pada-Mu karena aku hanyalah hamba yang hina
tetapi aku heran terhadap cinta-Mu padaku karena engkau adalah raja maha kuasa.
Munusia tobat dari dosa-dosa mcrcka, tctapi aku tobat dari ucapanku, tiada Tuhan
selain dari Allah karena dalam hal ini aku memakai alat dan huruf sedangkan Tuhan
tidak dapat dijangkau dengan alat dan huruf.

% Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam, (Jalarta: Bulan Bintang, 1999), 82.
25 Ucapan-ucapan tidak rasional ketika seorang sufi mengalami fana’
2 Harun Nasution, Falsafat, 82.



48

Itihad adalah tahapan selanjutnya yang dialami oleh seorang sufi setelah
melalui tahapan fana’ dan baga’, dalam ittihad seorang sufi bersatu dengan Tuhan
antara yang dicintai menyatu maupun perbuatanya dalam iffihad identitas telah
menjadi satu antara sufi yang bersangkutan dengan karena fana’-nya tidak

mempunyai kesadaran lagi.?’

Paham ittihad adalah kelanjutan atau buah dari fana’ dan baga’ apabila
dikatakan bahwa fana’ adalah paham yang menegaskan bahwa untuk melupakan
alam sekitar bahkan dirinya sendiri, sedangkan paham baga’ adalah paham dimana
setelah terjadinya lupa akan sesuatu maka selanjutnya yang diingat hanyalah sifat
Allah yaitu sifat-sifat yang terpuji maka seorang sufi mencapai tingkatan yang
dinamakan ittihad, yaitu paham yang melakukan penanggalan terhadap kesadaran dan

mulai bersatu dengan Tuvhan.

Cara Abu Yazid al-Bustami bersatu dengan Tuhan yaitu dengan cara
berpegang ketat tehadap hukum Islam atau syariat, ia menjalankan syariat Islam
dengan sunguh-sunguh untuk tetap melestarikan tingkatan spritual yang dicapainya.
Ia juga digolongkan sebagai seorang sufi ** malamatiyat’’ yaitu sutu kecenderungan
untuk merendahkan diri, mencerca diri dalam rangka memberikan suatu dorongan

untuk lebih dekat kepada Tuhan.?®

¥ Solikhin dan Rosihon Anawar, limu Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), 162.
2 Ensiklopedi Islam jilid 111, 59.



49

Sekarang kalau memang fana’ yang merupakan prasyarat untuk mencapai
ittihad adalah pemberian Tuhan, maka pemberian itu akan datang sendirinya setelah
seorang sufi dengan kesungguhan dan kesabarannya dalam ibadah dalam usaha
memberikan jiwa sebagaimana dikemukakan di atas. Jifihad itu akan tercapai kalau
seorang sufi telah dapat menghilangkan kesadarannya. Dia tidak mengenal lagi wujud

tubuh kasarnya dan wujud alam sekitarnya.

Ittihad akan tercapai kalau seorang sufi tdapat menghilangkan kesadarannya.
Dia tidak mengenal lagi wujud tubuh kasarnya dan wujud alam sekitarnya. Namun
lebih dari itu sebenarnya. Menurut Nicolson, dalam paham itfihad hilangnya
kesadaran adalah permulaan untuk memasuki tingkat itfihad yang sebenarnya dicapai
dengan adanya kesadaran terhadap dirinya sebagai. Tuhan. Keadaan inilah yang
disebut, dengan- kesinambungan hidup; setelah, kehancuran (‘‘abiding after passing
away”, al-baqa’ ba’ad al-fana’’ ). Dan hilangnya kesadaran (fana’’ ) yang
merupakan awal untuk memasuki pintu itfihad itu adalah pemberian Tuhan kepada

seorang sufi »
B. Ibnu Arabi
a) Sejarah Munculnya Tasawuf Ibnu Arabi

Ibnu al-Arabi adalah salah seorang sufi abad pertengahan kehidupan dan tulisan

tulisanya banyak mempengaruhi pemikiran di Timur maupun di Barat. Oleh

¥ Nicholson dalam Asmaran, Pengantar, 290.



50

masyarakat Arab ia dikenal dengan dengan sebutan Syekh al-Akbar atau Syekh
Agung, sedangkan orang Kristen Barat melalui terjemahanya langsung
mengenalnya.” Ayah Tbnu Arabi, Ali, adalah pegawai Muhammad Ibnu Sa’id Ibnu
Mardanisy, penguasa Murcia, Spanyol. Ketika Ibnu Arabi berusia tujuh tahun,
Murcia ditaklukkan oleh Dinasti al-Muwahiddun (al-Mohad) sehingga ’Ali membawa
pergi keluarganya ke Sevilla.’! Di tempat itu, sekali lagi dirinya menjadi pegawai

pemerintahan.

Ibnu Arabi (1163M-1240M) hidup pada masa disintegrasi Islam dimana
kekuatan Islam mulai terpecah dan melemah, akan tetapi proses intlektualisme Islam
berupa filsafat terus berjalan, Ibnu Arabi hidup pada masa dinasti Umayah di Spanyol
keluarga Ibnu Arabi merupakan pegawai kerajaan sehingga secara langsung banyak
berkesimpung, (dii dunia politik. ; Tonu;  Arabi muda juga pernah secara langsung

bertemu dengan filsuf terkemuka al-Farabi , merupakan teman dari ayah Ibnu Arabi.

Abad ke-12 Masehi merupakan era filsafat ke-Tuhanan dengan tema segala
sesuatu pra-ada sebagai ide-ide ilmu pengetahuan Tuhan, yang bersal darinya mereka
berasal dan kepada-Nya mereka kembali. Dapat dipahami bahwa Ibnu Arabi hidup
dan terpengaruh oleh era dimana filsafat neo-platonisme sedang berkembang pesat

sehingga tasawuf Ibnu Arabi masuk dalam kategori tasawuf falsafi.2

30 {dries shah, Jalan Sufi : Reportase Dunia Makrifat, (Surabaya: Risalah Gusti, 1999), 83.
3! Asmaran, Pengantar, 339.
32 philip K Hitti, History of The Arabs, (Jakarta: PT Serambi [imu Semesta, 2010), 748.



51

Ibnu Arabi adalah tokoh mistik yang menuliskan pengalaman ruhaninya lewat
cara fikir filsafat. Mistik (sufisme) adalah sebuah pencarian kebenaran lewat jalan
experience (penghayatan) dengan atas dasar cinta. Perbedaan sufisme dengan filsafat,
menurut Mutahhari, "filsafat meminjakkan argumennya pada postulat -postulatnya,
sementara mistik mendasarkan argumennya pada visi dan intuisi serta kemungkinan

mengemukakan berbagai teorinya secara teoritis”.

Untuk mencapai tujuan dari pemikiranya, Ibnu Arabi menggunakan rasio dan
intelektualnya dalam berfilsafat, sementara mistik menggunakan kalbu dan jiwa suci
serta upaya spiritual terus menerus. Ini di lakukan karena rasio atau intelek dianggap
kurang memadai untuk menggapai kebenaran hakiki. Tujuan filsafat adalah
memahami alam semesta. Filosof ingin mendapat gambaran tentang alam semesta

yaiig benar; sempuma; (dan menyety uh.

Karena itu, bagi Ibnu Arabi yang lebih sebagai sufi, tidak ada jalan lain untuk
bisa memahami realitas wujud yang hakiki kecuali menyelami langsung lewat
penghayatan (experience) dalam mistik. Pengetahuan intuitif yang di peroleh lewat
experience inilah pengetahuan yang sebenamnya, pengetahuan yang paling unggul dan
pengetahuan yang terpercaya. Tasawuf adalah suatu jalan untuk beribadah

mendekatkan diri kepada Tuhan yang berdasarkan ajaran-ajaran Islam dengan

33 Mutahhari, Meniti Jalan Spiritual, terj. Nasrullah, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1997), 23-



52

membersihkan jiwa, menghiasi diri dengan akhlak yang terpuji, menolak segala

sesuatu yang berhubungan nafsu duniawi, hanya menuju jalan.

Pada perjalanan intelektualismenya, Ibnu Arabi akhirnya menempuh jalan sufi
(tarekat) dari beberapa syekhnya. Setidaknya,‘ini terlihat dari apa yang ia tulis dalam
salah satu karya monumentalnya, Al-Futuhatul Makkiyah, yang sarat dengan
permasalahan sufisme dari beberapa syekh yang memiliki disiplin dalam kehidupan
" duniawi, dan lebih memusatkan pada perhatian ukhrawi. Untuk kepentingan ini, ia
tidak jarang melanglang buana demi menuntut ilmu. ia menemui para tokoh arif dan
jujur untuk bertukar dan menimba ilmu dari ulama tersebut. Dan dalam usia yang

sangat muda, 20 tahun, Ibnu Arabi telah menjadi sufi terkenal >

Pemikiran tasawuf Ibnu Arabi dipengaruhi oleh rangkaian panjang pergulatan
tradisi yang melingkupi zaman dan’ lingkungannya. Muiai “dari tradisi Timur,
Hellenistik, Persia, India, Yunani.® tidak heran, bila pemikirannya bersifat eklektis
dan filosofis Tbnu Arabi adalah seorang sufi dengan pemahaman yang ensiklopedis

terhadap khazanah ilmu-ilmu Islam.

b) Pemikiran Tasawuf Ibnu Arabi

3 M.s. Nasrullah, Sufi-Sufi Andalusia, (Bandung: Mizan, 1994), 25.
35 Ibrahim Hilal, Tasawuf Antara Agama Dan Filsafat, (Bandung: Pustaka Hidayah, 2002),
144.



53

Hampir dalam setiap bidang keilmuan dibahas oleh Ibnu Arabi. Mulai dari
tafsir, hadits, fikih, kalam, tasawuf, dan falsafah. * Tidak mengherankan jika
kemudian ia mendapat gelar Syaikh al-Akbar (guru agung) dan Muhyi al Din
(pembangkit agama Ibnu Arabi adalah seorang pemikir filsuf yang paling penting dan
berpengaruh dalam sejarah pemikiran Islam serta tokoh sufi pada abad ke-13 M.
filsafat mistiknya, yang disebut wahdatul wujud (kesatuan wujud), dan insan kamil
(Manusia sempurna) sangat mendominasi pemikiran tokoh berikutnya di Dunia
Muslim seperti Hamzah Fansuri yang mempunyai pemikiran sama tentang wahdatul

wujud.

Ajaran sentral Ibnu Arabi adalah tentang wahdatul wujud. Meskipun
demikian, istilah wahdatul wujud yang dipakai untuk menyebut ajaran sentralnya,
tidak berasal darinya, tetapi berasal dari Ibnu Taimiyya, tokoh yang paling keras
dalam mengecam dan mengkritik ajaran sentralnya tersebut, atau setidaknya tokoh
tersebut yang telah berjasa dalam mempopulerkannya ke tengah masyarakat Islam
meskipun tujuanya negatif.>’ Menurut Ibnu Taimiyyah, wahdatul wujud adalah
penyamaan Tuhan dengan alam, menurut penjelasannya, orang-orang yang
mempunyai faham wahdatul wujud mengatakan bahwa wujud itu sesungguhnya
hanya satu dan wajib al-wujud yang dimiliki oleh khaliq adalah juga mumkin al-

wujud yang dimiliki makhluk.

% Asmaran, Pengantar , 339.
%7 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010}, 280.



54

1) Wahdatul Wujud

Pada masa Ibnu Arabi boleh dihitung sebaga;i;ptli;lé;k: paﬁﬁéi%fahdatul wujud
yang tumbuh didalam pemikiran ahli-ahli tasawuf Islam.*® 1a telah menegakkan
pahamnya dengan mendasarkan pikfr filsafat dan zaug tasawuf. Meskipun takut
ancaman orang awam, ia senantiasa berjalan berbelit belit lantaran kesanggupanya

memilih  kata, dan kefasihhanya, dan keahlianya menyusun karangan yang

menghanyutkan sedikit yang bisa memahami karanganya.

Bagi Ibnu Arabi wujud itu hanya satu. Wujudnya makhluk adalah ain
ujudnya khalik. Pada hakikatnya tidaklah ada fara’ (perbedaan) di antara keduanya.
Kalau dikatakan berlainan dan berbeda wujud makhluk dengan wujud khalik, itu
hanyalah lantaran pendeknya pahém dan singkat akal dalam mencapai mengetahui
hakikat. Dalam futuhat ia pernah berkata ** subkhana man khalaka'i asyya-a wahuwa
ainuha *’(amat sucilah Tuhan yang menjadikan segala sesuatu, dan dialah ’ain

sesuatu itu).”

Paham wahdatul wujud timbul dari filsafat bahwa Tuhan ingin melihat diri-
Nya di luar diri-Nya. Kemudian diciptakanlah alam sebagai cermin yang
merefleksikan gambaran diri-Nya. Setiap kali ingin melihat diri-Nya, Dia melihat
alam karena pada setiap benda alam terdapat aspek al-haqq. Jadi, walaupun segala

benda ini kelihatannya banyak, sebenarnya yang ada hanya satu wujud, yaitu al-haqyq.

3% permadi, Pengantar limu Tasawuf, ( Jakarta: Rineka Cipta, 2004), 98.
% Hamka, Tasauf Perkembangan dan Pemurnianya, (Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1983),
140 .



35

Salah satu doktrin atau ajaran terpenting Ibnu Arabi ialah kesatuan wujud,
yaitu paham bahwa manusia dan Tuhan pada hakikatnya adalah kesatuan wujud.
Menurut paham ini bahwa setiap sesuatu yang ada memiliki dua aspek yaitu aspek
luar dan aspek dalam, aspek luar(al-khlag) disebut makhluk sedangkan aspek dalam
disebut Tuhan (al-hagq). Menurut paham ini aspek yang ada sebenarnya adalah aspek

dalam (Tuhan) sedangkan aspek luar hanyalah bayangan dari aspek dalam tersebut.

Konsep dasar pertama dari filsafat Ibnu Arabi adalah pengakuan bahwa hanya
ada ddzat tunggal, dan tidak ada yang mewujud selain itu. Istilah Arab untuk
mewujud-wujud, yang dapat disamakan dengan kepribadian (eksisten). Perbedaan,
yang banyak dilakukan di masa kini, antara mewujud dan berada (being and
existence) tidak dilakukan oleh Ibnu Arabi. Maka ketika ia mengatakan bahwa hanya

ada dzat tunggal, menurutnya yaitu :*°
a. Bahwa semua yang ada adalah dzat tunggal
b. Bahwa dzat tunggal tidak terpecah ke dalam bagiannya

c. Bahwa tidaklah ada berlebih di sini atau juga tidak kekurangan di sana.
Oleh sebab itu, dalam setiap kepribadian tidaklah ada sesuatu kecuali dzat tunggal,
yang secara mutlak tidak terpecahkan / terbagikan (indivisible) dan seragam

(homogen).

“ Muhammad Abd. Ilaq Ansari, Merajut tradisi Syari'ah Sufisme, cet.1, ( Jakarta: Grafindo
Persada, 1997) .168-169.



56

Dzat, oleh sebab itu, menentukan diri sendiri, dan dari hasil dari penentuan
diri (fa’ayun)’ maka pembedaan dan perbedaan akan muncul dalam dzat, dan
penggandaan akan berkembang dari kesatuan. Tetapi dalam proses ini, dzat tidak
membagi atau juga tidak menjarangkan diri sendiri. Sama dengan dzat tunggal yang
mengada dalam keseluruhannya, di sini dengan satu bentuk dan di lain tempat dengan

bentuk yang lain, tanpa membagi atau mengurangi diri secara memadai.

Nama-nama (asma-asma) Tuhan ada tiga jenis, yakni satu jenis nama yang
negatif (sulub) seperti tak terbatas, atau memiliki makna negatif seperti abadi dan tak
berpenghabisan; yang pertama berarti yang tidak memiliki awal dan yang terakhir
berarti tidak memiliki akhir. Nama-nama yang kedua berjenis hubungan (nisbi)
/ idhafi, seperti yang pertama (al-awwal) dan terakhir (al-akhir), Maha Pencipta (al-
khalig) dan; Tuhan {ar-rabb)..Nama jenis ketiga yang muncul_sebagai, turunan _dari
suatu sifat-sifat tertentu (shifat) Tuhan, seperti Maha Mengetahui (al-alim), Maha

Kuasa (al-gadir), Maha Melihat (al-bashir) dan lain-lain.*

Filsafat ini timbul dari paham bahwa Allah sebagai diterangkan dalam uraian
tentang hulul, ingin melihat dirinya di luar dirinya dan oleh karena itu dijadikannya
alam ini. Maka alam ini merupakan cermin bagi Allah. Disaat Ia ingin melihat diri-
Nya, ia melihat kepada alam. Kepada benda-benda yang ada di dalam alam, karena

dalam tiap-tiap benda itu terdapat sifat ke-Tuhanan yang ada dalam alam itu kelihatan

4! Kctetapan hati yang muncul dengan scndirinya ketika berhubungan dengan Tuhan.
© Hidayat Komaruddin, Wahdatul Wujud dalam Perdebatan, cet.1, (Jakarta: Grafindo
Persada, 1995), 17-19.



57

banyak, tetapi sebenarnya itu satu. Tak ubahnya hal ini sebagai orang yang melihat
dalam beberapa cermin yang diletakkan di sekelilingnya. Di dalam tiap cermin ia
melihat dirinya : dalam cermin itu dirinya kelihatan banyak, tetapi dirinya sebenarnya

satu.

Tonu Arabi mengatakan ** baginya tidak akan ada dua dzat yang mengada
bersama-Nya. Kemudian juga, bahwa dzat Tuhan adalah dzat dunia; perbedaan di
antara keduanya adalah di atur dengan nalar yang sama. Karena Tuhan dan dunia
adalah satu dzat, maka hubungan antara Tuhan dan dunia tidaklah merupakan
hubungan antara sebab dan akibat, atau hubungan antara pencipta dan ciptaan sebagai
yang diyakini ahli ilmu kalam, atau hubungan antara yang tunggal dengan yang

emanasi (pancaran-Nya).® .

Sebagai seorang aktor, ia tampak dalam berbagai karakter, dengan nama-nama
yang berbeda karakter dengan nama-nama yang berbeda, dan melakukan berbagai
fungsi. Tbnu Arabi menyamakan penampakan dari sesuatu berbagai air, yang kini
berwujud air, atau sebagai es, atau pula sebagai uap. Dan dzat juga yang menentukan

diri sendiri dalam berbagai bentuk adalah dzat Tuhan.

Dalam teori Tbnu Arabi terjadinya alam ini tidak bisa dipisahka dengan
ajarannya tentang hagigah Muhammadiyah atau Nur Muhammad Ibnu Arabi
mengatakan bahwa Nur Muhammad adalah sesuatu yang pertama sekali wujud

menetis dan nur illahi. Nur Muhammad adalah sesuatu yang melimpah dari Tuhan,

43 Muhammad Abd. Haq Ansari, Merajut, 171.



58

dia juga mengatakan bahwa dari-Nya terbitnya alam ini. Melalui keterangan di atas
didapat suatu kesimpulan bahwa tahapan-tahapan terjadinya dalam proses penciptaan

alam menurut ajaran tasawuf Ibnu Arabi adalah:*

a) Wujud Tuhan adalah sebagai wujud mutlak, yaitu ddzat yang mandiri

yang disebabkan/berhajad wujudnya kepada sesuatu apapun.

b) Wujud al Hagiqah al Muhammadiyah sebagai wujud emanasi dari

Tuhan, dan dari padanya melimpah wujud-wujud lainya.

c¢) Bentuk-bentuk al-a’yan al-sabithah (wujud-wujud yang ada pada ilmu

Tuhan) yang disebut Alam Al-ma ani.

d) Realitas-realitas ruhaniyah (wujud-wujud ruhani) yang disebut Alam

Arwah

Dengan pemaparan diatas dapat dipahami bahwa Ibnu Arabi menolak
perkataan bahwa alam ini berasal dari tiada kemudian ada, menurut Ibnu Arabi asal
segala yang ada ini adalah emanasi dari Tuhan yang terus menerus. Dapat dikatakan
dengan jelas teori emanasi dalam proses penciptaan alam telah mengisi dan

mendasari sistem pemikiran Ibnu Arabi.

Selain itu Tbnu Arabi menjelaskan satu persatu perjalanan yang ditempuh

oleh seorang sufi dalam perjalanan spiritualnya menuju Tuhan. Ada lebih dari dua

44 Asmaran, Pengantar ,342.



59

puluh tahap yang digambarkan Tbnu Arabi dalam rislahnya itu, dan nampaknya

semua itu dialami dalam keadaan berdzikir kepada Allah dan inilah penuturanya.*
Tuhan yang maha kuasa akan membeberkanmu tingkat kerajaan sebagai ujian
ini ditugaskanmu sebagai kewajiban. Pertama, engkau akan menemukan
rahasia-rahasia dunia mineral engkau akan mengeanal rahasia-rahasia batu
dan sifat khususnya yang berbahaya dan bermanfaat. Jika kemudian engkau
jatuh cinta pada dunia mineral ini, ia akan menjeratmu dan engkau akan
diasingkan dari Tuhan. Ia akan melepaskan semua yang engkau miliki dan
engkau akan merugi. Tapi jika engkau berjalan dan menyibukan jalan diri

dengan dzikir dan memintak perlindungan kepada Tuhan, dia akan
membebaskan dari dunia mineral dan akan menyibakkan dunia berikutnya.

2) Insan kamil

Al insan kamil adalah nama yang digunakan kaum sufi untuk menamakan kau
sufi yang telah sampai pada tingkat tertinggi, yaitu tingkat dimana seseorang telah
mencapai fana ﬁllah Memang terdapat perbedaan pendapat dikalangan kaum sufi
dalam menentukan siapa yang bisa disebut al insan al kamili. Manusia menurut fonu
Arabi adalah tempat fajalli* Tuhan yang paling sempurna karena dia adalah al-kaum
al-tajilli atau dia merupakan sentral wujud, yakni alam kecil (mikrokosmos) yang
tercermin padanya alam besar (makrokosmos) dan tergambar padanya sifat-sifat

T 47

45 Mulyadhi kartanegara, Menyelami Lubuk Tasawyf, ( Jakarta: PT Gelora Aksara Prima,
2006), 213.

4 Tajalli adalah tanda-tanda yang diberikan Allah terhadap manusia sebagai tanda, supaya ia
dapat disaksikan oleh Allah, hal tersebut wujud konsenkwensi dari menyingkapnya tabir gaib antara
manusia dan Tuhan.

47 Asmaran, Pengantar, 345.



60

Segala benda-benda alam ini dari yang terbesar sampai kepada yang terkecil
selalau ada bandinganaya dalam diri manusia mengapa manusia disebut dengan alam
kecil yaitu mikrokosmos dan alam semesta disebut dengan alam besar yaitu
makrokosmos. Masalah al-insan al-kamil, dalam pandangan Tbnu Arabi, tidak bisa
dilepaskan dari pengaruh Nur Muhammad, nur tersebut yaitu ruh Illahi yang
ditiupkan kepada Adam, dan Adam sendiri adalah esensi dari kehidupan awal

manusia, sedangkan Nabi Muhammad adalah makhluk yang paling sempurna.

Menurut Ibnu Arabi dalam kitabnya [Fusus yang dikutip oleh Asmaran dalam
bukunya pengantar studi tasawuf :
*Ain al-haqg, artinya adalah perwujudan dalam bentuk-Nya sendiri dengan
segala keesaa-Nya. Berbeda dengan segala sesuatu yang lain, meskipun al
hagq (Tuhan). Ain adalah segala sesuatu, tetapi segala sesuatu iu bukanlah ain
{dzat)Nya ckareria itus hanya perwujudan, sebagai asma-Nya, bukan Tuhan
bertajalli pada sesuatu itu bukan Dzat-Nya. Dan apabila engkau berkata insan
(manusia), maka maksudnaya ialah Al-Insan al-Kamil dalam kemanusianya,

yaitu Tuhan ber-tajalli dalam bentuk Dzat-Nya sendiri, itulah yang disebut
dengan Ain-Nya.

Pemikiran Tonu Arabi, yang bergelar al-kabri al-ahmar ini sangat mendengar
tentang kesatuan wujud al-hag, berawal dari hasil renungannya yang mendasar yaitu
jika wujud maka dimanakah posisinya seperti dalam dialektikanya dari konteksnya
dijelaskan dan muncul pertanyaan. Apakah yang dimaksud dengan mencintai Tuhan,

dan bagaimana kita mencintai Tuhan, Biasanya bahasa religius menggunakan

4 Asmaran, Pengantar, 347.



61

berbagai rumusan tertentu. Bahwa Ibnu Arabi membawa kita maju ke depan dengan
sarana dua observasi yang disebut “cinta lllahi”. Yang mempunyai dua aspek salah
satunya hasrat akan Tuhan kepada makhluknya, dan bahwa alam merupakan cermin
bagi Tuhan dan benda-benda yang ada dalam alam karena esensinya ialah sifat ke-
Tuhanannya, Tuhan melihat diri-Nya. Dari sinilah timbul paham kesatuan wujud, dan

pada hakikatnya yaitu satu.

Menurut Ibnu Arabi untuk mencapai tingkatan al-insan al-kamil orang harus

melalui jalan sebagai berikut:*

a) Fana’ yaitu sima’ dijalan wujud Tuhan hingga seorang sufi menjadi

satu dengan-Nya.

b) Baga’ yaitu kelanjutan wujud bersama Tuhan sehingga dalam

pandanganya, wujud Tuhanlah dalam kesegalaan ini.

Hal diatas merupakan upaya pencapaian pada tingkatan al-insan al-kamil
dimana seorang sufi mencapai fase tingkat satu dalam dunia sufistik yaitu penyatuan
dengan Tuhan. Namun manusia yang bisa disebut sebagai mikrokosmos karena pada
diri manusia mengandung seluruh unsur kosmik, dari mulai tingkat mineral sampai
tingkat manusia, bahkan menurut beberapa tokoh, manusia juga mengandung unsur-
unsur rubani, karena manusia juga memilki ruh yang berasal dari Tuhan. Maka

apabila masing-masing tingkat wujud tersebut memantulkan sifat-sifat tertentu dari

“ Asmaran, Pengantar, 347.



62

Tuhan, dan manusia sebagai cermin yang sempurna yang mampu berpotensi
memantulkan seluruh sifat-sifat Tuhan. disitulah manusia disebut insan kamil, jika
manusia dapat mengaktualkan seluruh potensinya yang ada dalam dirinya dan mampu

mencerminkan sifat sifat Tuhan.*

Al-insan al-kamil (Manusia sempurna) dalam pandangan Ibnu Arabi tidak
bisa dilepaskan kaitannya dengan paham adanya Nur Muhammad seperti ditegaskan:
ketahuilah bukanlah yang dimaksudkan dengan al-insan kamil kecuali Nur
Muhammad, yaitu ruh Tuhanyang dia tiupkan kepada Adam. oleh karenaitu Adam
adalah esensi kehidupan dan awal kejadian manusia. katakanlah Nabi Muhammad
SAW adalah insan kamil yang paling sempurna. (al-haqiqah al Muhammadiyah.)dan

dengn hakikat Muhammad inilah orang bisa mencapai derajat insan kamil.

Insan kamil adalah aspek (shurah) ketiga dari hagiqat al-Mihamadiyaht
sebagai manusia sempurna karena ia memiliki wujud positif. Sesuatu itu sempurna
atau tidak tergantung pada proposisi wujud positif yang dimilikinya atau dalam
proposisi jumlah atribut Tuhan yang dimiliki melalui tajaliyat, wujud yang paling

lengkap menerima atribut Tuhan adalah insan kamil atau manusia sempurna.*'

50 Mulyadhi kartanega, Menyelami , 75.
5! Rifay Siregar, Tasawyf: Dari Sufisme, 111.



BABIV
PERBANDINGAN TASAWUF

ABU YAZID Al-BUSTAMI DENGAN IBNU ARABI

A. Perbandingan Konsepsi fana’ Dan Baga’ dengan Insankamil

Setidaknya dapat dimengerti bahwa tujuan dari Ibnu Arabi dan Abu Yazid al-
Bustami sama-sama ingin bersatu dengan Tuhan, hal tersebut dapét kita pahami
dengan membaca lieratur yang ada, seperti yang dikatakan Nurcholis Majid ™ bahwa
Ibnu Arabi terkenal dengan eksistensinya wahdatul wujud yaitu kesatuan antara
kholiq dan makhluk antara pencipta dan ciptaan, hal tersebut sesuai atas pengertian

dasar dari paham wahdatul wujud’’.!

Dafi ‘penidapat°Nurcholis Madjid | diatas-bahwa Ponu  Arabi, menitik; beratkan
tasawufnya pada eksistensi hubungan antara pencipta (Tuhan) dengan makhluk
(ciptaan ) menurut Ibnu Arabi makhluk adalah mikrokosmos atau bagian kecil dari
Tuhan sedangkan Tuhan adalah makrokosmos. Dapat mengaris bawahi kata “alam”
maka kita akan menemukan kesamaan dengan tasawufnya Abu Yazid al-Bustami

dengan paham baga nya.

Insan kamil ialah manusia yang sempurna dari segi wujud dan
pengetahuannya. Kesempurnaan dari segi wujudnya ialah karena ia merupakan

manifestasi sempurna dari citra Tuhan, yang pada dirinya tercermin nama-nama dan

! Nurcholis Maijid, Kuliah-Kuliah Tasawyf, (Jakarta:Pustaka Hidayah, 2000), 123

63



sifat Tuhan secara utuh. Adapun kesempurnaan dari segi pengetahuannya ialah
karena ia telah mencapai tingkat kesadaran tertinggi, yakni menyadari kesatuan

esensinya dengan Tuhan, yang disebut makrifat.?

Ibnu Arabi memandang insan kamil sebagai wadah {gjalli’ Tuhan yang
paripurna. Pandangan demikian didasarkan pada asumsi, bahwa segenap wujud hanya
mempunyai satu realitas. Realitas tunggal itu adalah wujud mutlak yang bebas dari
segenap pemikiran, hubungan, arah dan waktu. Ia adalah esensi murni, tidak
bernama, tidak bersifat dan tidak mempunyai relasi dengan sesuatu. Kemudian,
wujud mutlak itu ber-fajalli secara sempurna pada alam semesta yang serba ganda ini.
Tajalli tersebut terjadi bersamaan dengan penciptaan alam yang dilakukan oleh Tuhan

dengan kodrat-Nya dari tidak ada menjadi ada (creatio ex nihilo).*

Bagi para sufi, alam dunia adalah cermin dan sifat-sifat ‘Tuhan-dan naina-
nama indah-Nya (al-asma’ al-husnd). Masing-masing tingkat eksistensi yaitu
mineral, tumbuhan dan hewan dipandang mencerminkan sifat-sifat tertentu Tuhan. Di
tingkat mineral, misalnya, keindahan Tuhan tercermin sampai batas tertentu, dalam
batu-batuan atau logam mulia. Demikian juga dalam dunia tumbuh-tumbuhan ribuan
jenis bunga-bunga dengan aneka warnanya yang unik dan serasi tidak henti-hentinya

mengilhami para penyair dengan inspirasi yang sangat mengesankan. Begitu pula,

2 yunasril Ali, Manusia Citra Ilahi, (Jakarta: Paramadina, 1997), 49.

3 Tajalli adaleh tanda-tanda yang diberikan Allzh terhadap manusia sebagai tanda, supaya ia
dapat disaksikan oleh Allah, hal tersebut wujud konsenkwensi dari menyingkapnya tabir gaib antara
manusia dan Tuhan.

4 Yunasril Ali, Manusia.,112.



65

pesona yang diberikan oleh berbagai jenis hewan yang sangat beraneka bentuk dan
posturnya. Namun dari semua makhluk yang ada di alam dunia, tidak ada yang bisa
mencerminkan sifat-sifat Tuhan secara begitu lengkap kecuali manusia. Ini karena
manusia sebagai mikrokosmos yang terkandung di dalamnya seluruh unsur kosmik,
bisa mencerminkan seluruh sifat Ilahi dengan sempurna, ketika ia telah mencapai
tingkat kesempumnaannya, yang disebut insan kamil, manusia sempurna, atau manusia

universal.’

Insan kamil adalah nama yang digunakan kaum sufi untuk menamakan
seorang sufi yang telah sampai pada tingkat tertinggi, yaitu tingkatan dimana
seseorang telah mencapai fana’ fillah® Memang terdapat perbedaan pendapat
dikalangan kaum sufi dalam menentukan siapa yang bisa disebut al insan al kamil.
Maipisia meaunt Ibou Arabi, adalah tempat. fajalli’ Tuhan yang paling sempurna
karena ia adalah al-kaum al-tajilli atau ia merupakan sentral wujud, yakni alam kecil
(mikrokosmos) yang tercermin padanya alam besar (makrokosmos) dan tergambar

pada sifat-sifat Tuhan.®

Kesempurnaan insan kamil itu pada dasamnya disebabkan karena pada dirinya

Tuhan ber-fajalli secara sempurna melalui hakikat Muhammad (al-hagiqah al-

5 Mulyadhi Kartancgara, Menyelami, 66.

§ Tahap terakhir dalam perjalanan menuju Allah wujud allah terserap dalam wujud manusia
atau kekasihnya.

7 Tajalli adalah tanda-tanda yang diberikan Allah terhadap manusia sebagai tanda, supaya ia
dapat disaksikan oleh Allah, hal tersebut wujud konsenkwensi dari menyingkapnya tabir gaib antara
manusia dan Tuhan.

8 Asmaran, Pengantar Studi Tasawuf, 345.



66

Muhammadiyah). Hakikat Muhammad (Nur Muhammad) merupakan wadah tajalli
Tuhan yang sempurna dan merupakan makhluk yang paling pertama diciptakan oleh

Tuhan.’

Jadi, dari satu sisi insan kamil merupakan wadah tajalli Tuhan yang
paripurna, sementara disisi lain, ia merupakan miniatur dari segenap jagad raya,
karena pada dirinya terproyeksi segenap realitas individual dari alam semesta, baik
alam fisika maupun metafisika. Hati insan kamil berpadanan dengan arasy Tuhan,
“ke-Aku-an"nya sepadan dengan kursi Tuban, peringkat rubaninya dengan sidratul
muntaha, akalnya dengan pena yang tinggi, jiwanya dengan lauh mahfuz, tébiatnya
dengan elemen-elemen, kemampuannya dengan hayula, tubuhnya dengan haba’ dan

lain-lain.*

Segala benda-benda alam ini dari yang terbesar sampai yang terkecii sclaiau
ada bandingannya dalam diri manusia mengapa manusia disebut dengan alam kecil
yaitu mikrokosmos dan alam semesta disebut dengan alam besar yaitu makrokosmos.
Masalah Al-Insan al-Kamil, dalam pandangan Ibnu Arabi, tidak bisa dilepaskan dari
pengaruh Nur Muhammad, nur tersebut yaitu ruh Tuhan yang ditiupkan kepada
Adam, dan Adam sendiri adalah esensi dari kehidupan awal manusia, sedangkan Nabi

Muhammad adalah makhluk yang paling sempurna.

® Yunasril Ali, Manusia, 56.
0 hid, 119.



67

Menurut Ibnu Arabi dalam kitabnya Fusus yang dikutip oleh Asmaran dalam
bukunya pengantar studi tasawuf :"
*Ain al-haqq, artinya adalah perwujudan dalam bentuk-Nya sendiri dengan
segala keesaa-Nya. Berbeda dengan segala sesuatu yang lain, meskipun a/
haqq (Tuhan). Ain adalah segala sesuatu, tetapi segala sesuatu iu bukanlah ain
(dzat)-Nya karena itu hanya perwujudan sebagai asma-Nya, bukan Tuhan
bertajalli pada sesuatu itu bukan Dzat-Nya. Dan apabila engkau berkata insan
(manusia), maka maksudnaya ialah Al-Insan al-Kamil dalam kemanusianya,

yaitu Tuhan ber-tgjalli dalam bentuk Dzat-Nya sendiri, itulah yang disebut
dengan Ain-Nya. '

Billa kita lihat konsep Ibnu Arabi mengenai fana’ dan baga’ maka kita bisa
berfikir dengan mengidentikkan fana’ dan baga’ nya Abu Yazid al Bustami. Jika
seseorang telah mencapai fana’ dan baga’ maka wujud Tuhan ada dalam
pandanganya, maka dari itu bila kita lihat dari dimensi ‘analisis sufistik 'maka' dapat
diterka dan digaris bawahi dengan konsep fana’ dan baga’nya masing-masing kedua

sufi ini menjadikan fana’ dan baga’ sebagai alat untuk bersatu dengan Tuhan.

Hal diatas merupakan gambaran mengenai persamaan sekaligus perbedaan
antara fana’, baga’ dan insan kamil, kedua sufi dalam hal ini Abu Yazid al-Bustami
dan Tbnu Arabi mempunyai konsep tersendiri untuk mencapai hakikat manusia yang
sempurna, manusia harus menghilangkan sifat-sifat buruk dan mengantinya dengan
sifat-sifat Tuhan yang harus dihadirkan ke dalam jiwanya hal ini merupakan

kosekwensi dari fana’ fillah.

"' Asmaran, Pengantar, 347.



68

~ Kesatuan wujud Visioner menyiratkan penglihatan hati sebuah kemampuan
penglihatan yang dikenal hanya oleh pemilik hati oleh kaum sufi yang menjauhkan
diri dari ego dan kepribadian temporal berkat cinta illahi dan merenungkan Tuhan
melalui penglihatan Tuhan.'? Berbeda dengan pendekatan teoritis terhadap kesatuan,
pendekatan visioner didasarkan pada cinta dan semata-mata dipraktikan oleh mereka

yang bebas dari kepentingan pribadi.

Semenjak masa Abu Yazid al-Bustami pendapat sufi condong kepada
konsepsi kesatuan wujud inti dari ajaran ini adalah bahwa dunia fenomena ini
hanyalah bayangan realitas yang sesunguhnya, yaitu Tuhan, atas dasar pemikiran
tentang Tuhan yang demikian itu baik Abu Yazid maupun Ibnu Arabi berpendapat
bahwa alam ini merupakan radiasi dari hakikat Iliahi."’ Dalam diri manusia terdapat

unsur-unsur ke-Tuhanan, karena pancaran cahaya matahari.

Melihat antara paham fana’, baga’ dan insan kamil maka kita dapat
menemukan suatu kesamaan antara keduanya, bila paham insan kamil menilai bahwa
manusia sempurna adalah disebabkan karena pada dirinya Tuhan ber-tajalli secara
sempurna melalui hakikat Muhammad (al-hagiqah al-Muhammadiyah). Hakikat
Muhammad (Nur Muhammad) merupakan wadah fajalli Tuban yang sempurna dan

merupakan makhluk yang paling pertama diciptakan oleh Tuhan. Jadi, dari satu sisi,

12 Javad Nurbaksh. Sufisme Persia Awal, (Jakarta: Pustaka Sufi,2003, ) 2.
BB Rifay Siregar, Tasawuf Dari Sufisme Klasik ke Neo Sufisme(Jakarta: PT Rajawali
Grafindo Persada, 2002), 145.



69

insan kamil merupakan wadah tajalli’” Tuhan yang paripurna, sementara disisi lain,
ja merupakan miniatur dari segenap jagad raya, karena pada dirinya terproyeksi

segenap realitas individual dari alam semesta, baik alam fisika maupun metafisika.

Dari hal diatas dapat disimpulkan mengenai bagaimana fana’, baga’ dan
insan kamil, mempunyai tujuan yang sama yakni mencapai kesempurnaan, apabila
insan kamil mencapai kesempurnaan melalui ber-tajalli kepada Allah melalui al-
hagiqah al-Muhammadiyah maka fana’ baga’ mempunyai cara tersendiri untuk
meraih kesempurnaan yakni; dengan cara menghilangkan sifat buruk dan
menumbuhkan sifat baik dengan cara menghilangkan kesadaran akan raga kasar

manusia, istilah tersebut biasanya dinamakan dengan Jfanafillah.
B. Perbandingan Antara Ittihad Dan Wahdatul Wujud

Ibnu Arabi dengan konsep wahdah al-Wujud dan Insan kamil. Kedua tokoh
tersebut masing-masing sebagai peletak dasar pemikiran-pemikiran yang menonjol di
zamanya masing-masing bila Abu Yazid (1 88 H/874 M) sebagai peletak dasar konsep
fana’, baga’ dan Ittihad maka Tbnu Arabi yang lahir pada (560 H/1165 M) terkenal

dengan konsep wahdatul wijud dan insan kamil.

Abu Yazid al-Bustami merupakan sufi pertama yang mendahului semangat

dan esensi teori mistiknya. Selain itu, pengambilan sampel yang memberikan daya

14 Tpjalli adalah tanda-tanda yang diberikan Allah terhadap manusia sebagai tanda, supaya ia
dapat disaksikan oleh Allah, hal tersebut wujud konsenkwensi dari menyingkapnya tabir gaib antara
manusia dan Tuhan.



70

resonasi dalam sejarah perkembngan tasawuf berdimensi filsafat.'’ Fase-fase
syatahat'é yang diungkapkan Abu Yazid al-Bustami ataupun pernyataan yang pelik
yang diungkapkan oleh Tbnu Arabi merupakan bentuk perjalanan mistik yang harus
dilalui oleh kaum sufi dan ciri dari ungkapan yang samar menunjukan eksistensi

tasawuf falsafi.

Perdebatan menegenai dinamika konsep wahdatul wujud seakan menjadi
suatu yaﬁg menarik dikalangan para intelektual apakah konsep ini memang bisa
diterima oleh ajaran Islam atau tidak dan persoalan-persoalan yang menyangkut
hakikat seorang manusia yang hina dimata Tuhan, misal: Abu Yazid al-Bustami
dengan konsep fana’ , baga’, dan Ittihad. Ibnu Arabi dengan konsep wahdah al-

Wujud dan Insan kamil.

Pendapat sufi seperti Abu Yazid al-Bustami “ini  lebih™ condong kepada
konsepsi kesatuan wujud (union mistik), inti dari ajaran ini adalah dunia merupakan
fenomena ini hanya bayangan dari realitas yang sesungguhnya yaitu, Tuhan Satu-
satunya wujud yang hakiki, hanya wujud Tuhan yang merupakan dasar dan sumber

kejadian dari segala sesuatu.

Ide tentang persatuan antara Allah dengan manusia telah lama menjadi
pembahasan yang intens, sekaligus diyakini secara kuat sebagai wujud pengalaman

seorang sufi yang masuk dalam jajaran tasawuf falsafi. Abu Yazid al-Bustami dan

15 Aun Talestin Faletehan, Anfologi Kajian Islam, (Surabaya, Pascasarjana IAIN Sunan
Ampel Press, seri 10: 2006, 31.
16 Ucapan-ucapan tidak rasional ketika seorang sufi mengalami fana’



71

Ibnu Arabi diindikasikan telah mengaku bersatu dengan Allah terutama bila ia
merujuk pada frase Syatahat-nya, sehingga banyak sarjana yang memberikan label

sufi kontroversial.!”

Dunia adalah bayangan yang keberadaannya tergantung pada wujud Tuhan
sehingga realitas wujud ini hakikatnya tunggal sedangkan antara hakikat dengan yang
nampak terlihat ada perbedaan, hanya sckedar pembedaan relatif sedangkan
pembedaan yang hakiki yang dilakukan terhadap-Nya adalah akibat yang timbul dari
keterbatasan akal budi, jelasnya bahwa adanya keanekaragaman hal yang ada tidak
lain hanya hasil indera lahiriah serta penalaran akal budi yang terbatas, yang tidak
mampu memahami ketunggalan ddzat segala Latihan ruhaniah dengan rasa, intuisi,
serta introspeksi diri yang timbul darinya, mengenai latihan ruhaniah dengan tahapan
(magam) maupun keadaan (hal) ruhaniah serta rasa  (dzaug)® para_sufi falsafi
cenderung sependapat dengan para sufi Sinni sebab, masalah tersebut, menurut Ibnu

Khaldun, merupakan sesuatu yang tidak dapat ditolak oleh siapapun.

Iluminasi atau hakikat yang tersingkap dari alam gaib, seperti sifat-sifat
Rabbani, ‘Arsy, Malaikat, Wahyu, ke-Nabian, ruh, hakikat realitas segala yang wujud,
gaib, maupun tampak, dan susunan kosmos, terutama tentang Penciptanya serta
penciptaan-Nya. Mengenai ilmuniasi ini, para sufi yang juga filosof tersebut

melakukan latihan ruhaniah dengan mematikan kekuatan syahwat serta

' Aun Falestin Faletehan, Antologi, 33.
'® Rasa pengalaman spiritual secara langsung ke dalam hati seseorang .



72

menggairahkan ruh dengan jalan menggiatkan zikir. Dengan zikir menurut mereka
jiwa dapat memahami hakikat realitas-realitas.' Peristiwa-peristiwa alam maupun

kosmos yang berpengaruh terhadap berbagai bentuk kekeramatan.

Penciptaan ungkapan ungkapan yang pengertiannya sepintas samar-samar
(syatahat), yang memunculkan reaksi masyarakat ada yang mengingkarinya,
menyetujui, ataupun yang menginterpretasikannya dengan interpretasi yang berbeda-
beda. Selain mempunyvai obyek tasawuf ini juga mempunyai karakteritis pertama.
tasawuf falsafi banyak mengonsepsikan pemahaman ajaran-ajarannya dengan
menggabungkan antara pemikiran rasional-filosofis dengan perasaan (dzug).
20K endatipun demikian, tasawuf jenis ini juga sering mendasarkan pemikirannya
dengan mengambil sumber-sumber nagliyah, tetapi dengan interpretasi dan ungkapan
yangsamar-samar-dan; sulit. dipahami, orang lain, Walaupun, dapat. diinterpretasikan

orang lain, interpretasi itu cenderung kurang tepat dan lebih bersifat subjektif.

Seperti halnya tasawuf jenis lain, tasawuf falsafi didasarkan pada latihan-‘
latihan ruhaniah yang dimaksudkan sebagai peningkatan moral, yakni untuk
mencapai kebahagiaan, tasawuf falsafi juga memandang iluminasi sebagai metode
untuk mengetahui berbagai hakikat realitas, yang menurut penganutnya dapat dicapai
dengan fana’. Para penganut tasawuf falsafi ini selalu menyamarkan ungkapan-

ungkapan tentang hakikat realitas dengan berbagai simbol atau terminologi.

19 Solikhin dan Rosihon Anawar, I/mu Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), 66.
20 At-Taftazani dalam Rosihon Anwar, Akhlag Tasawyf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 278.



73

Perlu dicatat, dalam beberapa segi, para sufi filosof ini melebihi para sufi
sunni, Hal itu disebabkan oleh beberapa hal diantaranya mereka adalah para teoretis,
baik tentang wujud, sebagaimana terlihat dalam karya-karya atau puisi-puisi mereka.
Dalam hal yang satu ini, mereka tidak menggunakan ungkapan-ungkapan Syatahat.*
kelihaian mereka menggunakan simbol-simbol sehingga ajarannya tidak begitu saja
dapat dipahami orang lain di luar mereka. kesiapan mereka yang sungguh-sungguh

terhadap diri sendiri ataupun ilmu-ilmunya.

Namun apabila mebandingkan antara konsep tasawuf sunni dengan tasawuf
falsafi maka akan ditemukan sejumplah kesamaan yang Maka perkembangan tasawuf
falsafi setelah masa Abu Yazid al-Busthami dengan konsep Tasawuf dengan
membawa teori iftihad. Kemudian pendapat sufi yang.lain lebih condong pada konsep
kesatuan wujud: seperti Tbmt -Arabi. Inti, dari. ajaran Tasawuf . falsafi ialah dunia
merupakan fenomena hal tersebut hanya bayangan dari realitas yang sesungguhnya,
yaitu Tuhan. Satu-satunya wujud yang hakiki adalah wujud Tuhan yang menjadi

dasar dan sumber kejadian dari segala sesuatu.

Dunia ini hanya bayangan yang keberadaannya tergantung dengan wujud
Tuhan, sehingga realitas hidup ini hakikatnya tunggal. Atas dasar seperti itu tentang
Tuhan yang seperti itu, mereka berpendapat bahwa alam dan segala yang ada

termasuk Manusia merupakan radiasi dari hakikat Tuhan. Dalam diri Manusia

2l golikhin dan Rosihon Anawar, /lmu Tasawuf, 67.



74

terdapat unsur-unsur ke Tuhanan, karena merupakan pancaran dari Tuhan.”? Dari
konsep seperti ini sufi dari Tasawuf falsafi ini mempunyai karakteristik sendiri
sehingga dapat dikatakan bahwa semua konsep yang ditawarkan oleh para sufi falsafi
ini adalah konsep wahdatul wujud, meskipun dalam penjabarannya mengalami
perbedaan dan perkembangan yang berbeda antara sufi yang satu dengan sufi yang

lain.

Sesuai dengan sebuah hadits berbunyi bahwa Tuhan menciptakan Adam
menurut bentuknya sendiri. Tonu Arabi menunjukkan banyak sekali fakta bahwa
hadits menggunakan nama Tuhan-(Allah) yakni pama yang komprehensif yang
menjadi rujukan semua nama selain Tuhan. oleh karena itu Manusia diciptakan
lengkap dengan kemampuan potensialnya untuk menampilkan Tuhan sebagai
Tutian® . Danacseotangy sufi- untuki mencapai. derajat; insgn, kamil, yang bisa
mengaktualaisasikan sifat dan asma Tuhan secara menyeluruh harus melalui beberapa
magamat diantaranya seperti: tobat, zuhud, sabar, fakir, tawadlu, taqwa, tawakal,

ridha, mahabbah, hingga mencapai ma’rifat.

Sama dengan pemikiran Abu Yazid dalam tasawufnya menyatakan persatuan
manusia dengan Tuhan bisa terjadi bila seorang sufi telah mencapai maqamat
tertinggi dan terjadilah fana’ baqa’ dan ittihad. Bila seorang sufi mengalami fana’

yang berarti hilang atau hancur. Setelah dirinya hancur, diikuti oleh al-baga’, yang

22 p osihon Anwar, Akhlag Tasawuf, (Bandung: Pustaka Sctia, 2010), 283.
B iliam C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi Kreatifitas Imajinasi dan Persoalan
Diversitas Agama, (Surabaya, Risalah Gusti, 2001), 39.



75

berarti tetap, terus hidup. Apabila seorang sufi telah berada dalam keadaan funa’
dalam pengertian tersebut di atas, maka pada saat itu ia telah menyatu dengan Tuhan,
sehingga wujudiyah-Nya kekal atau al-baga’, di dalam perpaduan itu ia menemukan
hakikat jati dirinya sebagai manusia yang berasal dari Tuhan, itulah yang dimaksud

dengan ittihad **

Fana’ adalah proses menghancurkan diri bagi seorang sufi agar dapat bersatu
dengan Tuhan. Sedangkan baga’ adalah sifat yang mengiringi dari proses fana’
dalam penghancuran diri untuk mencapai ma’rifat. Secara singkat, fana’ adalah
gugurnya sifat-sifat tercela, sedangkan baga’ adalah berdirinya sifat-sifat terpuji.
Adapun tujuan funa’ dan baqa’ adalah mencapai penyatuan secara ruhaniyah dan

bathiniyiah dengan Tuhan sehingga yang disadarinya hanya Tuhan dalam dirinya.

Sedangkan ' kedudukan “Fana® ‘dan - baga" 'merupakan “hal “dalam sejarah
tasawuf, Sufi yang pertama kali memperkenalkan paham Fana’ dan baqa’ adalah
Abu Yazid al-Bustami. Ittihad adalah kondisi penyatuan hamba dengan Tuhannya,
setelah melalui peniadaan diri, penyaksian, penemuan dzat dengan rasa kenikmatan
yang luar biasa, maka hal ini yang disebut kebahagiaan yang tinggi atau kebahagiaan

yang sempurna.

Ittihad dan wahdatul wujud sebenarnya adalah dua konsep yang memiliki
dimensi yang sama, yakni perasaan yang sedemikian kuat yang menghijam dalam

area pengalaman mistik sufi; dan pada akhirnya nanti membuatnya berfikiran bahwa

% Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 2010), 234.



76

Allah telah "bersatu” dengan dirinya. Perbedaan antara keduanya dapat kita lihat cara

aspek kerja mereka atau bagaimana awal arah pertemuan mereka dengan Allah.?’

Didalam konsep ittihadnya ia telah mngatakan dan berbicara bahwa ia telah
melakukan isra’ dan Mi’raj dan telah berasumsi telah mendapatkan rasa yang lebih
dari itu. Bayazid dalam keadaan itu, seakan-akan telah meleleh dan dibawa Allah
sendiri menuju diri-Nya. Sedangkan kalau kita melihat konsep wahdatul wujud Tbnu

Arabi maka kita akan menemukan hal yang serupa dalam bentuk yang berbeda.

Ibnu Arabi banyak berbicara tentang ajaran Al-Qur’an dan Al-Hadist secara
rinci berbagai peristiwa dalam kehidupan Nabi, peran Syari’at prinsip-prinsip hukum
Islam, nama-nama dan sifat Tuhan, hubungan antara Tuhan dengan alam semesta,
tata kosmos, takdir yang harus diterima oleh Manusia, berbagai golongan Manusia,
jalan yang harus ditempuh untuk mencapai kesempurriaan, tahap-tahap” pendakian
menuju Tuhan, berbagai tingkatan serta golongan Malaikat, hakikat Jin, ruang dan
waktu, peran intuisi-intuisi politis, simbolisme tulisan, kehidupan di alam barzah
(antara alam kubur dan hari kebangkitan), status ontologis Surga dan Neraka dan

sebagainya.’®

Baik ittihad maupun wahdatul wujud menurut paham wahdatul wujud tiap-
tiap yang ada mempunyai dua aspek, bila wahdatul wujud aspek luar yang merupakan

ard dan khalag yang mempunyai sifat kemakhlukan dan aspek dalam yang

2 Aun Falestin Faletehan, Antologi,34.
2% william C. Chitick, The Sufi Path Of Knowledge Pengetahuan Spiritual Ibnu ‘Arabi

(Yogyakarta: Qalam, 2002) , 7.



77

merupakan jauhar maka paham ittihad menyebut aspek luar sebagai funa’ atau sifat
kemanusian yang penuh keburakan dan harus di tinggalkan dan baga’ yakni aspek

yang meliputi ruhaniyah atau jiwa seseorang setelah meniggalkan fana'”

Korelasi antara konsep iftihad yang disampaikan oleh Abu Yazid, , wahdut al-
Wujud oleh Tbnu Arabi bahwa mereka sama-sama mempercayai adanya kesatuan
antara wujud nasuf® Tuhan dengan wujud lahu® manusia. Dan mereka mempercayai
bahwasanya adanya kesatuan itu mutlak ada dan terjadi. Walaupun konsep yang
mereka ajukan berbeda, akan tetapi tujuan dari mereka adalah sama yaitu berjumpa
dengan Allah Swt. Ketika Abu Yazid mengatakan bahwasanya seorang sufi harus
berusaha untuk mendapatkan ittihad dengan Allah maka hal ini tidak serta merta
diambil oleh sufi yang lainnya. Akan tetapi kepercayaan akan berjumpa Allah itu

sangat taereka pereayai:

Mereka tidak puas dengan konsep yang ada atau yang disampaikan oleh sufi
sebelumnya, karena mercka menganggap kurang sempurna. Kemudian para sufi
membuat konsep yang mereka anggap meneruskan konsep yang sebelumnya demi
kesempurnaan konsep yang mereka ajukan. Jadi antara satu konsep dengan konsep
yang lainnya itu adalah kesinambungan dari konsep yang sebelumnya yang dianggap

kurang sempurna.

2 Musyirifah sunanto. Sejarah Peradaban Islam Indonesia, (Jakarta, Rajawali Press: 2009),
268.

28 Alam manusia dan penciptaan, inilah sifat manusia yang didalamnya ditiupkan ruh Mahi

2 [ ahut adalah lawan dari nasut atau bentuk dari kepribadian Tuhan.



78

Peristiwa-peristiwa dalam alam maupun kosmos yang berpengaruh terhadap
berbagai bentuk kekeramatan atau keluarbiasaan penciptaan ungkapan-ungkapan
yang pengertiannya sepintas samar-samar (syatahat), yang memunculkan reaksi
masyarakat ada  yang  mengingkarinya, menyetujui, ataupun  yang

menginterpretasikannya dengan interpretasi yang berbeda-beda.

Sebagaimana yang ditulis oleh Asmaran dalam gubahan syair Ibnu Arabi

sebagai berikut:*

Ya Allah, darimulah asal segala sesuatu

Engkau Tuhan, mengapa engkau jadikan semuanya sesuatu

Enghkau jadikan barang yang tak berhenti adanya

Baik di tempat sempit maupun lapang, kau ada disana
Selaii ! Asmaran. Hamikabjugs ‘mennliskan beberapal perkataan s Toru cArabi sehagai
berikut:*!

Hamba adalah Tuhan dan Tuhan adalah hamba demi syu’urku siapalah yang

mukalaf ?

Kalau engkau katakan, hamba padahal dia adalah Tuhan

Atau engkau kata Tuhan, yang mana yang diperintah ?

Selain syair diatas terdapat pula Syair yang mengisaratkan perkataan Ibnu Arabi

dengan unsur syatahat sebagai berikut:*

3 Asmaran, Pengantar, 344.
3 Hamka, Tasauf Perkembangan dan Pemurnianya, (Jakarta: PT Pustaka Panjimas, 1983),
140.



"¥9T ‘Ypmfos “oyreuns YEJLIASUA
96Dl ¢
01 Pl 4

prfam punpypm Y 1qeIy nUQY wesrejweguaw
ye[o), vbpg uep ,vupf exew poyyy PIZeA 0qy URNIRUESUSW UR[d) ,bbvg uep
,punfeyif ., pboq wep ,punf ureyed eyif ¢, pbvq wep , pupf ureyed eAuepe LIep 1eqDE
uexednuow poyi eAulnge] wep ‘prfns mmpyns ynuaq pqureuaw yedep pryy ure]
eyey weSuop poyuy wep uepninmiad weyedniow BAuIeUSqas priny IMUPYIM

. "PUnSIp DpD Y01 RYD UDP N} Yo Sud YNI , MYIUT
Ioyigow Y2y nuDY |, DIDY40q UDYD DY2.oul ‘D JOYijoul M -YnppoUl
pjiqodp  D33uYsS NN-uDMDS3Y WDIDPY  MWYDP yopoySup  Mp-up-nyy
-2y umwynd myppoday yvpuwyIod T-IDIOPYOM UDSUSP IO YOUSDHY
:DJpY42q Typ v , NOYSUS Ioyjaw ULSUL YVpURY MNPV jPEZDL Ny 1Y .,
smynpnday mp ynipinysaq YR ‘1apuas pAundopmy 1p nyn nduumpynIanp unp
nyop upypySuvSusw uoynj yousad,, ‘uo] niyom vpod v3nf no1jaq vy udq
. ‘MypSOIY 4nS2q YPYIUDTY
‘pAps yopons jpwp ‘DADS YOS PADS upyuwjaw ‘UpYn] DpY YUpLL
«ceTeq ueeiesjad Lrep esus)es nqew
)y npjem eped epespaq Sued Sueso euaey UMY Ueeuayap uep 13uedadip jedep
yepn Suek ‘[edeyy ynuad Suek eiey-eiey Yo viey-ejey reyewow Jewa3d uek

Turesng-fe [1ZeX nqy Moek W 6-3Y Peqe ns Yojo ueymyeqp e3n( ml ey sgosory
uesepure] UeSuap yns eped jexopw jedues JynInAS EE-vIRY eAujedweN

‘Bundpy
unp nduias Jund nmy3ua npnd pduvpn ndn nuayaaq yn) Fund unyspof noy3ug

upyndwnSuaw uvyippl noySus SuvA vdp 13pq noy3uy

nAup npod nyonsas umlgpn[uaw Bund 1oyn 4

6L



80

Abu Yazid al-Bustami dengan paham ittikad dan Tbnu Arabi dengan paham
wahdatul wujudnya berpendapat bahwa manusia bahwa manusia dapat naik
kejenjang lebih tinggi dari ma rifat, seperti yang kita ketahui bersama bahwa taswuf
amali berpendapat bahwa manusia dapat mengenal Allah melalui hati, akan tetapi
tasawuf falsafi menilai bahwa manusia dapat mencapai tingkatan yang lebih dari
ma'rifat yakni persatuan dengan Tuhan.’> Akan tetapi kedua sufi tersebut memiliki
metode atau cara untuk meraih hakikat manusia sempurna yang menjadi alat untuk
mencapai persatuan dengan Tuhan, kita mengenal istilah fana’ dan baga’ yang
dipakai oleh Abu Yazid dan istilah insan kamil dan hakikat Muhammadiyah yang

dipakai oleh Tonu Arabi sebagai alat untuk mncapai tingkatan sufi yang sempurna.

Secara lahiriah, ungkapan-ungkapan Abu Yazid maupun Ibnu Arabi di atas
seakan-akan ia mengaku dirinya Tuhan, Akan tetapi bukan demikian maksudnya Abu
Yazid al- Bustami maupun Ibnu Arabi mengucapkan kata “Aku” bukan sebagai
gambaran Tuhan karena Abu Yazid dan Ibnu Arabi telah bersatu dengan diri Tuhan.
Dengan kata lain Abu Yazid dan Ibnu Arabi dalam ittihad berbicara atas nama Tuhan
atau lebih tepatnya Tuhan “berbicara” melalui lidah Abu Yazid, dalam hal ini Abu
Yazid al- Bustami mengatakan “sesungguhnya Dia berbicara melalui lidahku sedang

saya sendiri dalam keadaan fana’.

Bila Tbnu Arabi memandang cara bersatu dengan Tuhan dengan alat tasawuf

filsafat lain halnya dengan Abu Yazid al-Bustami yang mengunakan tasawuf

3 Ibid, 224.



81

malamiyal  yaitu tasawuf yang berciri syariat. Cara Abu Yazid al-Bustami bersatu
dengan Tuhan dengan cara berpegang ketat pada hukum Islam dengan cara
menjalankan Syariat Islam dengan ketat, berbeda dengan Ibnu Arabi yang

memandang semuanya dengan filsafat alam.

Perbedaan mendasar diatas memang tidak dapat dipungkiri karaena adanya
pengaruh dari pemikiran dizamanya. Pada zaman Ibnu Arabi filsafat sedang mencapai
puncaknya pada abad ke-13M/6H maka pada abad ke-3H/9M pada masa Abu Yazid
perkembangan studi hukum Islam mencapai puncak kejayaan, maka dari itu tidak

heran bila keduanya mempunyai cara sendiri untuk meraih bersatu dengan Tuhan.

Seperti yang diungkapkan Syekh Fadhilah Haeri dalam bukunya Dasar-Dasar
Tasawuf *° bahwa masing-masing pemikiran tasawuf atau sufi dipengaruhi oleh
masing-masing zamanya karena setiap sufi adalah milik zaman tersebut’’.* Mungkin
dari pendapat tersebut dapat pahami bahwa pemikiran sufi memiliki ciri khas masing-
masing walaupun dengan tujuan yang sama, hal yang sama juga di peragakan oleh
kedua tokoh tasawuf yakni; Abu Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi yang masing-
masing dengan dasar tujuan yang sama akan tetapi memiliki cara tersendiri untuk

mencapainya.
Tasawuf beraliran sunni mengartikan ma’rifat sebagai pengenalan dengan

Allah Swt. Melalui galbu dan merupakan tingkatan tertinggi yang bisa dicapai oleh

manusia maka sufi yang beraliran taswuf falsafi berpendapat bahwa manusia masih

3 Syekh Fadhlalla Haeri. Dasar-Dasar Tasawuf, (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 2003), 43.



82

dapat melewati tingkatan ma’rifat manusia masih bisa naik kejenjang yang lebih
tinggi, yaitu persatuan dengan Tuhan yang sekaligus membahas konsep manusia
dengan Tuhan, tentang penciptaan, tentang penampakkan diri Tuhan, tentang

bayangan Tuhan”

Proses atau cara pensatuan diri dengan Tuhan atau biasa disebut dengan
peleburan diri kepada Tuhan Abu Yazid al-Bustami memakai cara, dengan datang
kepada Tuhan dan menanggalkan dirinya dengan kata lain ia harus menghilangkan
kesdaranya dari alam sekitarnya untuk dikosentrasikan kepada Tuhan, sedangkan
Tonu Arabi mengunakan konsep alam atau mikrokosmos ia berpendapat bahwa,
Wujudnya makhluk adalah ain ujudnya khalik. Pada hakikatnya tidak ada fara’
(perbedaan) di antara keduanya. Kalau dikatakan berlainan dan berbeda wujud
makHlk-dengan wujud; Khalik, ite hanyaleh lantaran pendeknya paham dan singkat

akal dalam mencapai mengetahui hakikat.

Sebagaimana Ilamka menyebutkan Futuhat ia pernah berkata *° subkhana
man khalaka’i asyya-a wahuwa ainuha *’(amat sucilah Tuhan yang menjadikan
segala sesuatu, dan dialah “ain sesuatu itu).*’ Sedangkan dalam Ensliklopedi Islam

jilid III menyebutkan bahwa Abu Yazid adalah seorang sufi yang berpegang teguh

37 Musyirifah sunanto. Sejarah, 224.
38 Hamka. Tasauf Perkembangan, 140.



83

pada Figih dengan mengkombinasikan antara Aksefisme yang keras dan

penghormatan luar biasa kepada Syariat.””

Namun tidak adil bila kita berpendapat bahwa Ibnu Arabi adalah seorang sufi
yang anortodoks dia juga memandang pentingnya menganut dan memahami Syariah
secara baik seperti halnya yang dikemukakan oleh Nur Kholis Madjid dalam bukunya
kuliah-kuliah tasawuf:*

Tbnu Arabi mengatakan banyak sekali yang tidak mendapati salatnya kecuali

lelah dan mendapati hanya melihat mihrab saja hal ini teruntai dalam sairnya:

»’Banyak pelaku Salat tidak mendapati apapun dari salatnya selain melihat

mihrab, capek, dan lelah saja, tapi ada orang yang berhasil melakukan

mumajat, meskipun dia sudah melakukan salat dan tidak melupakan salat
nafilah’

Dari perkataan Ibnu Arabi diatas dapat dipahami bahwa arti pentingnya
beribadal tengrut Thal Arabi walaupas Tonus Asabil besdsal dari era‘perkembangar
filsafat tetapi sifat kesufian selalu melekat sebagai identitas kesufianya. Ibnu Arabi
menekankan pentingnya bermunajat dengan Allah dengan kata lain melakukan

hubungan yang sangat intim dengan Tuhan melalui shalat.

Beralih kembali kepada bagaimana perbedaan antara keduanya bahwa Paham
Wahdatul wujud tersebut mengisyaratkan bahwa di dalam diri manusia ada unsur
lahir dan batin dan Tuhan ada unsur lahir dan batin. Dalam wahdatul wujud ini yang

terjadi adalah bersatunya wujud batin manusia dengan wujud lahir Tuhan. Dengan

% Ensiliklopedi Islam jilid III., 59.
4 Nur Cholis Madjid. Kuliah-Kuliah Tasawuf, ( Jakarta: Pustaka Indab, 2000), 125.



84

cara demikian maka paham wahdatul wujud ini tidak menggagu dzat Tuhan dengan

demikian tidak akan membawa keluar dari Islam.

Sedangkan menurt paham fana’ , baga’, ittihad mengangap bahwa manusia
hanya sebuah makhluq yang hina dan harus meninggalkan jiwa yang kasar dan
menjiwai jiwa ruhani untuk mencapai baga’ hal inilah yang menjadikan perbedaan
mendasar dari tasawuf Tbnu Arabi dan Abu Yazid al-Bustami. Berkembangnya
tasawuf sebagai jalan latihan untuk merelisir kesucian batin dalam perjalanan menuju
kedekatan dengan Allah sangat menarik bagi pemikir dengan latarbelakang teologi

filsafat.*!

Dengan demikian dapat dipahami, dan diasumsikan tujuan dari semua tasawuf
untuk men;:'apai. penyatuan dengan Tuhan yang diistilahkan dalam simbol fana’
sebelum masa Abu Yazid funa’ diartikan oleh sufi sevagai pengabdian, sehingga
fana’ diri berarti pengabdian kesadaran diri atau pengabdian kualitas diri. Ajaran
filsafat yang paling banyak dipergunakan dalam analisis tasawuf adalah paham
emanasi neoplatonisme dalam semua variasinya, kelompok yang termasuk
didalamnya adalah Abu Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi.*’ Dengan konsep
wahdatuk wujudnya sebagai karya mistis Yunani sebenamnya Ibnu Arabi mencapai

konsepsi tinggi tentang tasawuf falsafi yang banyak berkembang di negara-negara

4! Rifay Siregar, Tasawuf, 143.
“2 Rifay Siregar, Tasawyf,144.



85

yang bermazhab syiah dan muktazilah karena kedua teologi tersebut menetima

konsep-konsep tasawuf falsafi.

Jika seseorang telah mencapai drajat ittihad, kesatuan diri dengan Tuban ia
akan menetima ilmu langsung sedari Tuhan secara vertikal dalam bentuk ilham.
Pengetahuan datang langsung lewat pancaran Tuhan yang tampak dalam batinnya.
Begitu pula yang terjadi pada [bnu Arabi. Sehingga rujukan dari tokoh-tokoh
sebelumnya hanya digunakan setnata-mata untuk menerangkan dan mengibaratkan
pengalaman batinnya . bukan rujukan yang sesungguhnya dalam hal ini Ibnu Arabi
sendiri tidak pernah terpaku pada salah satu tokoh filsafat atau tasawuf. Sehingga
menurut Affifi pemikiran metafisika Tbnu Arabi tampak tidak beraturan banyak

memadukan pemikiran-pemikiran tokoh sebelumnya.®

Tasawuf adalaii suatd jalan untuk beribadah 'mendekatkan diri-kepada Tuban
yang berdasarkan ajaran-ajaran Islam dengan membersihkan jiwa, menghiasi diri
dengan akhlak yang terpuji, menolak segala sesuatu yang berhubungan dengan nafsu
duniawi, hanya menuju jalan Tuhan dalam halwat untuk beribadah menghadap Allah
semata. agar jiwanya menjadi bersih dan ruh menjadi suci dan tinggi untuk bisa
sedekat mugkin dengan Tuhan* Untuk memperoleh hubungan langsung secara
sadar dengan Tuhan, sehingga disadari benar bahwa seorang muslim berada di

hadirat Allah Swt. Dengan tersingkapnya dinding (hijab) yang membatasi  diri

% Sholeh, Khudori, Wacana Baru Filsafat Islam, (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004 ), 144.
44 p osihon Anwar, Akhlak Tasawuf; (Bandung: CV Pustaka Setia, 2010), 148.



dengan Allah Subtansinya (hakikat nya) adalah kesadaran akan adanya komunikasi

dan dialog antara ruh manusia dengan Tuhan.

Perkembangan Tasawuf falsafi setelah masa Abu Yazid al-Busthami dengan
konsep Tasawuf dengan metmbawa teori ittihad dan Al-Hallaj dengan Tasawufnya
yang mencetuskan teori hulul.** Kemudian pendapat sufi yang lain lebih condong
pada konsep kesatuan wujud seperti Ibnu Arabi, Inti dari ajaran Tasawuf falsafi
adalah bahwa dunia fenomena ini hanya bayangan dari realitas yang sesungguhnya,
yaitu Tuhan. Satu- satunya wujud yang hakiki adalah wujud Tuhan yang merupakan
dasar dan sumber kejadian dari segala sesuatu. Dunia ini hanyalah bayangan yang
keberadaannya tergantung dengan wujud Tuhan, schingga realitas hidup ini

hakikatnya tunggal.

Dan "ini “sesuai”dengan” sebuah thadits verbunyi “bahwa Tuhan" mencipiakan
adam menurut bentuknya sendiri. Tonu Arabi menunjukkan banyak sekali fakta
bahwa hadits menggunakan nama Tuhan-(Allah) yakni nama yang komprehensif
yang menjadi rujukan semua nama selain Tuhan. oleh karena itu Manusia diciptakan

lengkap dengan kemampuan potensialnya untuk menampilkan Tuhan sebagai Tuhan.

seorang sufi umtuk mencapai derajat insan kamil yang bisa
mengaktualaisasikan sifat dan asma Tuhan secara menyeluruh harus melalui beberapa

maqamat diantaranya seperti . tobat, zuhud, sabar, fakir, tawadlu, taqwa, tawakal,

“Tuhan mengambil tempat dalam tubuh manusia tertentu, yakni manusia yang dapat
membersihkan dirinya dari sifat-sifat kemanusian.



87

ridha, mahabbah, dan hingga mencapai ma’rifat. Dan ini sama dengan pemikiran
Abu Yazid dalam tasawufnya menyatakan persatuan manusia dengan Tuhan bisa
terjadi bila seorang sufi telah mencapai magamat tertinggi dan terjadilah fana’ baga’

dan ittihad.

Bila seorang sufi mengalami fana’ yang berarti hilang atau hancur. Setelah
dirinya hancur, diikuti oleh al-baga’, yang berarti tetap, terus hidup. Apabila seorang
sufi telah berada dalam keadaan fana’ dalam pengertian tersebut di atas, maka pada
saat itu telah dapat menyatu dengan Tuhan, sehingga wujudiyah-Nya kekal atau al-
Baga’® Di dalam perpaduan itu ia menemukan hakikat jati dirinya sebagai manusia

yang berasal dari Tuhan, hal tersebut yang dimaksud dengan ittihad.

4 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, (Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 2010), 237.



BABV

PENUTUP

A. Kesimpulan

Berdasarkan pada pembahasan yang diuraikan pada bab terdahulu, yakni
pada bab pertama hingga pada bab terakhir, sebagai jawaban dari rumusan
masalah setidaknya dapat dikemukakan beberapa pokok pikiran yang dapat

disimpulkan sebagai berikut:

1. Abu Yazid al-Bustami kelompokan kedalam Ashabura’yi, suatu aliran
yang memberikan peranan yang besar kepada pemikiran (Al-ra’yu)
dalam usaha memahami agama Islam. Dalam bidang tasawuf ia belajar -
dari Cseorang sufi ‘yarg beérasal dari kurdil Keberhasilanya mencapat
tingkatan yang tinggi dalam tasawuf karena latihan spritual (4/-

mujahada) yang dilakukanya secara terus menerus.

Pengalamanya dalam bentuk al-fana’ diperolehnya dari Abu Ali
Asindi seorang yang berasal dari India, sebagai imbalan atas tauhid
yang diajarkan Abu Yazid kepadanya. Pengalaman Abu Yazid dan

ucapan-ucapanya yang kadang-kadang sulit dipahami oleh orang



89

awam, menyebabkan sebagian orang menentangnya, sehingga ia

sementara waktu mengasingkan dari wilayah Bistam.

Pemikiran tasawuf Ibnu Arabi dipengaruhi oleh rangkaian panjang
pergulatan tradisi yang melingkupi zaman dan lingkungannya. Mulai
dari tradisi Timur, Hellenistik, Persia, India, Yunani. tidak heran, bila
pemikirannya bersifat eklektis dan filosofis Ibnu Arabi adalah seorang
sufi dengan pemahaman yng ensiklépedis terhadap khazanah ilmu-

ilmu Islam.

Pada usia delapan tahun yaitu tahun 568 H / 1172 M Ibnu Arabi
meninggalkan kota kelahirannya dan berangkat menuju kota Lisabon.
Di kota ini ia menerima pendidikan agama Islam pertamanya, yang
berupa membaca al-Qur’an dan mempelajari hukum-hukum Islam dari
gurunya, Syekh Abu Bakr Tbnu Khallaf. Kemudian ia pindah kekota
Sevilla yang waktu itu merupakan pusat para sufi Spanyol, ia tinggal

dan menetap disana selama 30 tahun.

Di kota Sevilla Pendidikan Ibnu Arabi dimulai, ketika ayahnya
menjabat di istana dengan pelajaran yang umum pada saat itu al-
Qur'an dan Hadits, Figh, Theologi, dan Filsafat Skolastik, Ilmu
Kalam. Selama menetap di Sevilla Ibnu Arabi muda sering melakukan

kunjungan berbagai kota di Spanyol, untuk berguru dan bertukar



90

pikiran dengan para tokoh sufi maupun sarjana terkemuka. salah satu
kunjungan yang paling mengesankan adalah ketika bertemu Ibnu
Rusyd (1126-1198 M) dimana saat itu Ibnu Arabi mengalahkan tokoh
filsuf peripatetik ini dalam perdebatan dan tukar pikiran, sesuatu yang
menunjukkan kecerdasan yang luar biasa dan luasnya wawasan
spiritual sufi muda ini. juga menunjukan adanya hubungan yang kuat

antara Mistisisme dan filsafat dalam kesadaran metafisis Ibnu Arabi.

. Kesatuan wujud menurut Abu Yazid al-Bustami adalah ketika seorang
telah mencapai fana’dan baga’, yaitu menghilangkan sifat manusia
berupa hawa nafsu dan mengantinya dengan sifat-sifat terpuji yakni
sifat-sifat Allah, sifat fana'dan baga’ adalah hal yang tidak dapat
dipisahikan; jika seorang sufi telah mengalami fonq ‘makaia juga akan

mengalami baga’.

Setelah mengalami fana’dan baga’ proses selanjutnya ialah ittihad
atau bersatu dengan Tuhan, antara yang dicintai dan yang mencintai
baik secara subtansi maupun perbuatan. Dalam tingkat ittihad yang
dilihat hanya satu wujud yakni wujud Tuhan, dalam iftihad identitas

sebagai manusia telah hilang dan menjadi satu dengan-Nya.

Sedangkan kesatuan wujud menurut Ibnu Arabi adalah yaitu paham

bahwa manusia dan Tuban pada hakikatnya adalah kesatuan wujud.



91

Menurut paham ini bahwa setiap sesuatu yang ada memiliki dua aspek
yaitu aspek luar dan aspek dalam, aspek luar (al-khlag) disebut
makhluk sedangkan aspek dalam disebut Tuhan (al-haqq). Menurut
paham ini aspek yang ada sebenarnya adalah aspek dalam (Tuhan)

sedangkan aspek luar hanyalah bayanga dari aspek dalam tersebut.

Menurut Ibnu Arabi semua makhluk adalah pancaran dari Tuhan tidak
hanya manusia tetapi mencakup wujud alam. Ibnu Arabi mengatakan
bahwa tidak ada perbedaan antara yang disembah dan menyembabh.
Selain itu Ibnu Arabi juga menjelaskan tentang terjadinya alam
semesta, terbentuknya alam semesta tidak luput dari hakikar
Muhammaditah, ia mengatakan bahwa Nur Muhammad adalah qgadim
dan . memupakan _ symber,  emanasi; | dengan.. herbagai, macam
kesempurnaan dari pengikutnya dari kalangan para wali maupun insan

kamil.

. Apabila kita melihat antara konsep kesatuan wujud menurut Abu
Yazid al-Bustami dan Ibnu Arabi dapat disimpulkan perbedaan
mendasar dari kedua pemikiran tasawuf tersebut, kesatuan wujud Abu
Yazid al-Bustami hanya sebatas manusia dengan Tuhan sedangkan
kesatuan wujud menurut Ibnu Arabi tidak terbatas antara manusia
dengan Tuhan tetapi mencakup hakikat alam. Setidaknya dapat

dimengerti bahwa tujuan dari Ibnu Arabi dan Abu Yazid al-Bustami



92

sama yaitu ingin bersatu dengan Tuhan, Ibnu Arabi terkenal dengan
eksistensinya wahdatul wujud yaitu kesatuan antara kholiq dan
makhluk antara pencipta dan ciptaan, hal tersebut sesuai atas

pengertian dasar dari paham wahdatul wujud.

Tbnu Arabi menitik beratkan tasawufnya pada eksistensi hubungan
antara pencipta(Tuhan) dengan makhluk (ciptaan ) menurut Ibnu Arabi
makhluk adalah mikrokosmos atau bagian kecil dari Tuhan sedangkan
Tuhan adalah makrocosmos. Kalau kita mengaris bawahi kata “alam”
maka kita akan menemukan kesamaan dengan tasawufnya Abu Yazid

al-Bustami dengan paham baqa ‘nya.
B. Saran

Berdasarkan kesimpulan dari karya ini, maka saran yang dapat penulis

sampaikan sebagai masukan adalah sebagai berikut:

1. Mengkaji paham kesatuan wujud terbentuk dari pengaruh filsafat
sehingga tidak bisa hanya memandang secara tekstual akan tetapi
butuh penafsiran yang mendalam karena paham kesatuan wujud
mengunakan banyak ungkapan samar yang membutuhkan daya nalar
dan penafsiran yang matang, hal tersebut untuk menghindari kesalah

pahaman atau penafsiran mengenai paham kesatuan wujud.



93

2. Mengkaji suatu hal dari beberapa sudut paradigma sangat diperlukan
hal ini akan memperkaya sebuah wawasan atau wacana begitu juga
dengan mengkaji paham kesatuan wujud, tidak bisa hanya memandang
dari sudut yang negatif akan tetapi harus memandang dari segi positif
dengan kata lain tidak hanya memandang dari sudut sempit melainkan
dari sudut yang luas dengan fleksibilitas hal ini bertujuan untuk

menghidari subjektifitas.

3. Melihat benang merah atau sejarah sangat diperlukan untuk mengkaji
kesatuan wujud dan pengkajian lainya, hal ini bermaksud untuk
mengetahui bagaimana latarbelakang munculnya suatu peristiwa
tersebut, sehingga tidak terjadi kesalahan dalam penafsiran atau

pengkajian-disiplin ilmu.



DAFTAR PUSTAKA

As, Asmaran. Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta: PT Rajawli Grafindo Persada, 1996.

Ali, Yunasril. Manusia Citra Ilahi. Jakarta: Paramadina, 1997.

Afifi, A.E. Tasawuf Falasafi Muhyid Din Ibn al Arabi. Combridge: Cambridge
University Press, 1939.

Ansary, Tamim. Sejarah Dunia Versi Baghdad. Jakarta: Zaman, 2010.

Anwar, Rosihon. Akhlaq Tasawyf. Bandung: Pustaka Setia, 2010.

dan Solihin, Muktar. llmu Tasawuf . cet II: Bandung, Pustaka Setia
2004.

Arabi, Ibnu. Fusus al-Hikam, alih bahasa: Ahmad Sahidah dan Nurjannah Arianti.
Jakarta: Diadit Media, 2009.

-------------- . Futuhat, Juz 4

-—emmemmmemn. Sufi-Sufi Andalusia, terjemah M.S, Nasrullak. Bandung: Mizan, 1994.

Armandu Nina M, dkk. Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 2005.

As-Sarraj. Abu Nash A/-Luma’, terjemah: Wasmukan dan Samson Rahma. Surabaya:
Risalah Gusti, 2002.

Atjeh, Aboebakar. Pengantar Sejarah Sufi & Tasawuf. Ramadhani, Solo, 1984.

Chittick, Wiliam C. Dunia Imajinal Ibnu ‘Arabi Kreatifitas Imajinasi dan Persoalan
Diversitas Agama. Surabaya, Risalah Gusti, 2001.

The Sufi Path Of Knowledge Pengelahuan Spiritual Ibnu ‘Arabi

Yogyakarta: Qalam, 2002).



Corbin, H. Creative Imangination in the Sufism of Ibn Arabi, diterjemahkan oleh
R.Manheim. Princeton: Princeton University Press, 1969.

Ensiklopedi Islam jilid I1I

Faletehan, Aun Falestin. Anfologi Kajian Islam. Surabaya, Pascasarjana IAIN Sunan

Ampel Press, seri 10: 2006.

Tasawuf Falsafi Persia Di Masa Klasik Islam. Surabaya:
Dakwah Digital press, 2007.

Fathurrahman, Oman Tanbih al-Masyi. Menyoal Wahdatul Wujud Kasus Abdurrauf
Singkel di Aceh Abad 17, Cet. 1. Jakarta: Mizan, 1999.

Haeri, Syekh Fadhlalla. Dasar-Dasar Tasawuf. Yogyakarta: Pustaka Sufi, 2003.

Hamka. Tasauf Perkembangan dan Pemurnianya. Jakarta: PT Pustaka Panjimas,
1983. |

Haq Ansari Muhammad Abd. Merajut tradisi Syari'ah Sufisme,cet.]. Jakarta:
Grafindo Persada, 1997..

Hilal, Tbrahim. Tasawuf Antara Agama Dan Filsaful. Bandung: Pustaka Hidayah,
2002.

Hitti, Philip K. History of The Arabs. Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 2010.

Isa, Ahmad Tokoh-Tokoh Sufi. Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 2000.

Izutsu ,T. “Ibn Arabi” The Encyclopedia of Relegion, diedit oleh Mircea Eliade, 16
vol. New York dan London: Macmillan dan Collier Macmillan, 1987.

Kartanegara, Mulyadhi. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: PT Gelora Aksara

Prima, 2006.



Khudori, Soleh A. Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Komaruddin, Hidayat. Wahdatul Wujud dalam Perdebatan, cet.1. Jakarta: Grafindo
Persada, 1995.

Kuntowijoyo. Pengantar llmu Sejarah. Jogjakarta: Yayasan Bantang Budaya, cet
keempat, 2001.

<eeeeemmmmm-, Metodologi Sejarah. Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2003.

Madjid, Nur Cholis. Kuliah-Kuliah Tasawuf. Jakarta: Pustaka Indah, 2000.

Munawwir, Ahmad Warson Kamus al-Munawwir Arab — Indonesia. Surabaya:
Pustaka Progressif, 1997.

Mustofa. Akahlak Tasawuf. Bandung: CV Pustaka, 1999.

Mutahhari. Meniti Jalan Spiritual, terj. Nasrullah. Bandung: Pustaka Hidayah, 1997.

Nasution, Harun. Falsafat dan Mistisisme dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1999.

Nata, Abuddin Akhlak Tasawuf; Jakarta: PT Rajawali Grafindo Persada, 2010.

Nurbaksh, Javad. Sufisme Persia awal. Pustaka Sufi: Jakarta, 2003.

Permadi, K. Pengantar limu Tasawuf. Jakarta: Rineka Cipta, 2004.

Siregar, Rivay. Tasawuf dari Sufisme. Jakarta: Pt Rajawali Grafindo Persda, 2002.

Shah, Idries. Jalan sufi : Reportase Dunia Makrifat. Surabaya: Risalah Gusti, 1999.

Sholeh, Khudori, Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Suhartono Wirjo Pranoto. Teori dan Melodologi Scjarah. Yogyakarta: Graha ilmu,
cet pertama, 2010.

Soleh, A.Khudori. Wacana Baru Filsafat Islam.Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004.

Solihin. Tokoh-Tokoh Sufi Lintas Zaman. Bandung: Pustaka Setia, 2003.



Solihin dan Anwar, Rosihon Jimu Tasawuf. Bandung: Pustaka Pelajar, 2008.

Sunanto, Musyirifah. Sejarah Peradaban Islam Indonesia. Jakarta, Rajawali Press:
2009.



