ISLAMWETUTELU DALAM KEHIDUPAN SUKU SASAK
DIDESABAYAN KEC.BAYAN KAB. LOMBOKUTARA
NUSATENGGARABARAT

SKRIPSI

Diajukan untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh
Gelar Sarjana dalam Program Strata Satu (S-1)
Pada Jurusan Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI)

PERPUSTAKAAN

IAIN  SUNAN AMPEL SURABAYA
N

T
”-;’L"‘Si No. REG @ A-20iz [ski for6
% A -20l3 ASAL BUKY

A
ki | R|CIAPOOAL & 4

Oleh:

NUR KHASAN
NIM: AO.22.09.052

FAKULTAS ADAB
JURUSAN SEJARAH DAN KEBUDAYAAN ISLAM
INSTITUT AGAMAISLAM NEGERI SUNAN AMPEL
SURABAYA
- 2013



PERNYATAAN KEASLIAN

Yang bertanda tangan di bawah ini saya:

Nama : Nur Khasan

NIM : A02209052

Jurusan : Sejarah dan Kebudayaan Islam (SKI)
Fakultas : Adab TAIN Sunan Ampel Surabaya

dengan sungguh-sungguh menyatakan bahwa SKRIPSI ini secara keseluruhan adalah
hasil penelitian / karya saya sendiri, kecuali pada bagian-bagian yang dirujuk
sumbernya. Jika ternyata dikemudian hari skripsi ini terbukti bukan hasil karya saya
sendiri, saya bersedia mendapatkan sanksi berupa pembatalan gelar kesarjanaan yang

saya peroleh.

Surabaya, 14 Januari 2013

Saya yang menyatakan,

METERAI (% .

1;:3E5Al?i:=051 015- 0 iV
NN 4
6000, [

Nur Khasan
A02209052



PERSETUJUAN PEMBIMBING

Skripsi yang ditulis oleh Nur Khasan (NIM A02209052)

Ini telah diperiksa dan disetujui untuk diujikan

Surabaya, 14 Januari 2013

Pembimbing

—_———————————

Drs. H. Abdul Aziz, M.Ag
NIP.195509041985031001



PENGESAHAN TIM PENGUJI

Skripsi ini telah diuji oleh Tim Penguji dan dinyatakan Lulus

Pada tanggal 31 Januari 2013

Ketua / Pembimbing : Drs. H. Abdul Aziz, M.Ag

Penguyji | : Prof. Dr. H. Ahwan Mukarrom M.A
Penguji I1 : Drs. H. Nur Rokhim, M. Fil |
/
Sekretaris : Rochimah, M.Fil.I (..... /@_ o, S )
Mengetahui,

NIP.196807171993031007



ABSTRAK

Hasan, Nur. 2013. “Islam Wetu Telu Dalam Kehidupan Suku Sasak di Desa
Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Nusa
Tenggara Barat”. NIM A02209052. Skripsi Program Studi Sejarah
dan Kebudayaan Islam Fakultas Adab IAIN Sunan Ampel Surabaya.

Adapun skripsi mengkaji Islam Wetu Telu dalam kehidupan Suku Sasak di
Desa Bayan Nusa Tenggara Barat. Permasalahan yang dibahas yaitu meliputi: (1)
kondisi dan sejarah Suku Sasak di Desa Bayan; (2) sejarah dan perkembangan Islam
Wetu Telu pada Suku Sasak di Desa Bayan Kabupaten Lombok Utara; dan (3)
hubungan Islam dan budaya Suku Sasak di Desa Bayan Kabupaten Lombok Utara.

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan historis dan antropologis. Data
penelitian diperoleh dari sumber tertulis meliputi buku dan wawancara. Selanjutnya
data tersebut dianalisis dengan metode deskriptif analitis. Sedangkan data yang
dipaparkan dianalisis dengan menggunakan teori antropologi kognitif.

Hasil penelitian menyimpulkan bahwa (1) desa Bayan terletak di sisi barat
daya pulau Lombok. Suku Sasak berasal dari kata sak-sak (sampan), keturunan
mereka -memakai bnama: Sasakd (sak-sak) uatuk keturunn selanjutnyas (2) Islam; di
Lombok dibawa oleh pangeran Prapen, yang mendapat mandat dari ratu Giri untuk
menyebarkan Islam bagian utara (pulau Lombok). Islam menjadi berkembang luas
ketika Prapen berhasil mengalahkan Raja Lombok yang memberontak. khususnya di
desa Bayan. Tetapi, setengah ajaran Islam belum sempat diajarkan oleh Prapen.
Sehingga masyarakat Sasak memadukan ajaran Islam, dangan ajaran Yyang
sebelumnya yaitu ajaran Hindu menjadi Islam wetu telu; dan (3) masyarakat sasak
penganut Islam wetu telu tidak terlepas dari kebudayaan yang terakulturasi dalam
agama yang mereka yakini sehingga terdapat pula ritual-ritual yang ada seperti
upacara adat hidup dan mati, dan adat gama yang berpedoman pada budaya Wetu
Telu.

Kata Kunci: Islam Wetu Telu dan Suku Sasak

vii



ABSTRACT

Hasan, Nur, 2013. "Islam Wetu Telu In Sasak tribe in the village of Bayan in North
Lombok in West Nusa Tenggara". NIM A02209052. Final assignment
Programs Studi of History and Islam Culture Adab Faculty IAIN Sunan
Ampel Surabaya.

This skripsi explain about Islam Wetu Telu in Sasak’s life in the village of
Bayan This Issues discussed were included: (1) the condition and history of the Sasak
tribe in the village of Bayan, (2) the history and development of Islam Wetu Telu the
Sasak tribe in the village of Bayan North Lombok regency, and (3) the relationship
between Islam and culture Sasak in the village of Bayan in North Lombok.

In this skripsi the writer uses historical and anthropological approach. Data
were obtained from written sources include books and interviews. Furthermore, these
data were analyzed by descriptive analysis. While the data presented were analyzed
by using theory of cognitive anthropology.

The research concludes that (1) Bayan village located on the southwest side of
the island. of Lombok. Sasak trihe comes from the sacks (canoe), their offspring using
the name Sasak (sacks) for the next life, (2) Islam in Lombok taken by Prapen
prince, who received a mandate from the queen Giri to explore the north (island
Lombok). Islam became high development when Prapen defeated the rebel king
Lombok. particularly in the village of Bayan. However, half of the teachings of Islam
have not been taught by Prapen. So the Sasak people integrate Islamic teachings, the
teachings of the previous view of Hinduism to Islam Wetu telu, and (3) society of
sasak who adherents of Islam Wetu sasak telu is inseparable from culture acculturated
in religion that they believe that there are also their habit such ceremony traditional
life and death, and custom gamma guided by culture Wetu Telu.

Keywords: Islam Wetu Telu and Sasak tribe

viit



DAFTAR ISI

HALAMAN JUDUL...o.ooiitiieereetrieteesreeeessesbeses s esssssesessessetestsssssnsesssassssssses i
PERNYATAAN KEASLIAN. . ..ottt nsises et sss e i
PERSETUJUAN PEMBIMBING......ccecieiiiiiiitninieisiesteeeensesisistinessnsnssacs iii
PERSETUJUAN TIM PENGUIJL....cvvtiireiiininiiiiireniseese ettt iv
TRANSLITERASL ..o eeeetetitcteeretesesseassesseeesstssssetsssassasssssssssssesasssssnssssssasassessases v
PERSEMBAHAN......cooovoeseseccsoosssssesssssssssssssecssssssnssssnensssssssoee e vi
ABSTRAK oot eeeeeeeteetsteeteeensesassetesssaessastsnsss e sessas st asesaesassssssst st eabarsassassassases vii
KATA PENGANTAR ..oooiiittiteetereeeeeeeeessesaesnnsts s s sssssas st st ssasn e sns s e s s e snes ix
DAETAR IST oeeeeeeieeeeeteeteeeeeeaeetetesesseeseessesessesaensennesa s as s sbesesnen et st s s s s st susn s xi
DAFTAR TABEL....ciiiiitiiiiiaiaeeiit e taitnneasiaee ettt aesiasassnraseananscenns Xiv
BABI : PENDAHULUAN. ....coiiiiiiiiiiiiiieiei e ceiieeeaneeenaee
A. Latar Belakang MaSalaN....c..ecoeeerrieneereereeee e 1
B. Rumusan Masalah..........cceeveereniiiniininenercneccnienieesssssenees 5
C. Tujuan Penelitian .......c.oeoevieirecmncemciniminninmisesi s 6
D. Kegunaan Penelitian.........coveneunimimiimninmnisnssincinsinsinisies 6

xi



E. Pendekatan dan Kerangka Teoritik ........cccccoevevevieciecieciicecrenne,
F. Penelitian Terdahulu .........cccoomriiiiiiiieeee e

G. Metode PEnEltIAN. .....coeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeceeeeesesesessssrsseeesessssseeans

BABII : KONDISI DAN SEJARAH SUKU SASAK DI DESA BAYAN

A. Kondisi Demografi Desa Bayan ...........cooovevviiiiiiiniinnnnn,
B. Kondisi Masyarakat.............c.oooiiiiiiiiiiiiii e
1. Kondisi Sosial..........cocooiiiini i, e
2. Kondisi Ekonomi..........c.ccoeviiiiiiiiiiiiiiiii
30.uBidang Kebuddyaanso.ac.o dlgllinuinsa.anid diglibuing

C. Sejarah Suku Sasak di Desa Bayan ............c..ociviiiiencnivennen,

1. Rumah Suku SasaK.......uree e,

BABIII : SEJARAH DAN PERKEMBANGAN ISLAM WETU TELU
DALAM SUKU SASAK DI BAYAN
A. Sejarah Islam Wetu Telu.........cooooviviiiiiiiiiiin
1. Asal Usul Islam Wetu Telu............cooeeiiiiiiin
2. Sarana Penyebaran Ajaran Islam Wetu Telu...................

B. Perkembangan Islam Wetu Telu di Bayan.........................

Xii

13

15

17

17



C. PeranPenghulu..........coooviiiiiiiii 66

BAB IV : HUBUNGAN ISLAM DAN BUDAYA SUKU SASAK DI BAYAN
A. Hubungan Islam dan Budaya Sasak..........cccccovnieneiiennn... 71

1. AdatHidupdanMati............cccoveiiiiiiiiiiiiiiniiiiinin, 71

2. AdatGama............oovviiiiiiiiiiiin e 13

B. Pengaruh Islam Wetu Telu Pada Suku Sasak Di Bayan.......... 77

BABV :PENUTUP

A. Kesimpulan..................... e 78

DAFTAR PUSTAKA

LAMPIRAN

xiii



DAFTAR TABEL

Tabel 1.1 Tingkat generasi ke atas dan ke bawah di Desa Bayan Lombok Utara tahun
10} b OO U O TS UU S UROT PSSP PRRUPPS PSP P 20

xiv



BAB 1

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Agama dan budaya sama-sama melekat pada diri seseorang dalam beragama
dan di dalamnya sama-sama terdapat keterlibatan akal fikiran mereka. Dari aspek
keyakinan maupun aspek ibadah formal, praktik agama akan selalu bersamaan, dan
bahkan berinteraksi dengan budaya. Kebudayaan sangat berperan penting di dalam
terbentuknya sebuah praktik keagamaan bagi seseorang atau masyarakat. Tidak hanya
melahirkan bermacam-macam agama, kebudayaan inilah juga mempunyai andil besar
bagi terbentuknya aneka ragam praktik beragama dalam satu payung agama yang
sﬁxna. Dalam kenyataannya dua atau lebih orang dengan agama yang sama belum
tentui mempunyai-praktik. atau cara pengamalan agama, khususnya ‘ritualp yang sama.
Keragaman cara beribadah dalarﬁ suatu komunitas agama ini mudah kita dapati dalam
setiap masyarakat, dengan terbentuknya berbagai macam kelompok agama;l

Komunitas Islam Wetu Telu yang sebagian besar adalah masyarakat pedesaan
yang terisolir dan terbelakang dalam kehidupan. Mereka pada umumnya, berdomisili
di bagian utara dan selatan pulau Lombok. Namun penganut Islam Wetu Telu yang

masih dapat bertahan sampai saat ini hanya di bagian utara pulau Lombok, tepatnya

'Khadziq, Islam Dan Budaya Lokal, Belajar Memahami Realitas Agama Dalam Masyarakat
(Yogyakarta: Teras, 2009), 42-43.



di desa Bayan Kabupaten Lombok Utara dan sekaligus menjadi pusat Islam Wetu
Telu.?

Para pengikut wetu telu mengaku diri mereka beragama Islam, tapi pada
kenyataannya mereka tidak jauh berbeda dari apa yang sudah di jalani oleh orang-
orang muslim pada umumnya atau Islam murni. Ajaran Islam wetu telu mencampur
adukkan antara kegiatan ibadah dengan adat istiadat.

Di dalam kehidupan masyarakat sasak di Bayan mereka menjalankan Islam
wetu telu dengan rukun Islam hanya tiga; diantaranya Syahada;, Shalat dan Puasa.
Namun, di dalam hal sembahyang masyarakat sasak di bayan tergolong melakukan
shalat lima waktu, yakni subuh, dzuhur, ashar, magrib dan isya’. Sedangkan ada
perbedaan dalam hal puasa, suku sasék Bayan yang mengaku diri mereka sebagai
wetu telu hanya di bedakan pada penetapan tanggalan, dan di dalam menjalankan
puasa tersebut mereka rﬁelakuk.annya secara penuh mulai awal sampai akhir bulan
Ramadhan.

Di daerah Bayan juga terdapat sebuah Masjid Kuno yang di jadikan sebagai
sembahyangnya komunitas Islam wetu telu. Di dalam ajaran Islam wetu telu juga
mempunyai ritual-ritual untuk memuja para rdﬂdleluhur.3 Mereka masih meyakini
adanya roh para leluhur yang akan menjadikan perantara mereka dengan Tuhan,

karena roh leluhur hidup di alam halus dan alam halus sangat dekat dengan Tuhan.

2Rasmianto, “Interrelasi Kiai, Penghulu dan Pemangku Adat dalam Tradisi Islam Wetu Telu di
Lombok”. Jurnal el-Harakah, Vol. 11, No. 2 (2009), 138.

3Faizul Umam, Membangun Resistensi, Merawat Tradisi, Modal Sosial Komunitas Islam Wetu
Telu (mataram: LKIM, 2007), 17.



Begitu juga ajaran Islam wetu telu yang berpangkal pada relasi tripartite, yakni
hubungan dengan Tuhan, Alam, dan sesama manusia, relasi ketiga entitas tersebut
sejatinya merupakan nilai-nilai dasar-fundamental dari seluruh ajaran atau budaya
wetu telu.

Di dalam pendapat masyarakat Lombok ada yang berbeda-beda dalam
memahami kebiasaan ibadah dari komunitas wetu telu. Pendapat yang mengenai
Islam wetu telu di Lombok adalah karena dakwah yang tidak sempurna pada saat
penyebaran Islam pada waktu itu, sehingga. mereka hgmya mendapatkan perintah
syi’ar hanya tiga. Namun masyarakat Islam sasak secara umum berpendapat bahwa
komunitas wetu telu benar-benar telah terbenam dalam praktek-praktek adat mereka.
Demikianlah pendapat masyarakat Islam murni yang berekembang selama ini.
Namun lain halnya dengan kutipan dari Dr. Emi Budiawanti, dalam bukunya yang
bertajuk “Islam Sasak, Wetu Telu Versus Waktu Lima”, menjelaskan bahwa menurut
pendapat pemimpin komunitas wetu telu, yang di sebut juga dengan istilah Pemangku
Adat, menyatakan tidak setuju jika istilah wetu di kaitkan dengan istilah waktu.
Pemangku adat menjelaskan lebih dalam lagi bahwa asal kata wetu itu adalah metu,
yang berari muncul. Hal ini terkait dengan munculnya makhluk hidup dari tiga
reproduksi, Melahirkan (menganak), Bertelur (menteluk), dan Benih atau biji
(mentiuk).*

Seperti itu, wetu telu juga melambangkan ketergantungan mahluk hidup satu

sama lain. Dalam hal ini, wilayah kosmologis dibagi menjadi dua, jagad kecil dan

*Erni Budiawanti, Islam Sasak, Wetu Telu Versus Wetu Lima (Yogyakarta: LKIS, 2000), 144,



Jagad besar. Jagad besar juga disebut sebagai mayapada atau alam raya, yang terdiri
dari; dunia, matahari, bulan, bintang dan pelanet lain. Sedangkan manusia dan
makhluk lainya merupakan jagad kecil yang selaku makhluk sepenuhnya tergantung
pada alam semesta. Ketergantungan semacam itu menyatukan dua dunia tersebut
dalam suatu keseimbangan dan karena itulah tatanan alam (kosmologis) bekerja.
Pemangku adat juga mengatakan bahwa leluhur manusia yang tertua adalah nabi
Adam dan Siti Hawa. Sehingga mereka sangat mengagungkan Adam dan Siti Hawa,
disamping mereka mengagungkan Allgh SWT juga. Dari sinilah makna ‘tiga’ yang
manjadi background kegiatan ibadah komunitas wetu telu. Menurut Pemangku Bayan
bahwa kebudayaan Wetu Telu yang diwariskan oleh leluhur mereka adalah nilai-nilai
tradisi dalam menata hidup agar selalu mendapatkan keselamatan.’

Di dalam kutipan Fathurahman Zakaria, dalam bukunya ;Mozaik Budaya
Orang Métaram ‘menjelaskan bahwa Islam wetu telu ini merupakan praktik agama
yang unik.° Sebagian masyarakat suku Sasak yang mendiami pulau Lombok dalam
menjalankan agama Islam. Ditengarai bahwa praktik unik ini terjadi karena para
penyebar Islam pada masa lampau, yang berusaha mengenalkan Islam ke masyarakat
Sasak pada waktu itu secara bertahap, meninggalkan pulau Lombok sebelum

mengajarkan ajaran Islam dengan lengkap.

*Wawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa Bayan
Lombok Utara.

®Faturrahman Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumur Mas, 1998),
52.



Kehidupan para penganut Islam wetu telu saat ini sudah sangat berkurang, dan
hanya terbatas pada generasi-generasi tua di daerah tertentu, sebagai akibat gencarnya
para pendakwah Islam dalam usahanya meluruskan praktik tersebut. Namun, populasi
orang Sasak yang menganut Islam wetu telu yang di gunakan dalam budaya masih
banyak dijumpai, sebagian besar dari mereka tinggal di desa Bayan, Lombok Utara.
Lainnya tersebar di Mataram, Pujung, Sengkol, Rabitan, Sade, Tetebatu, Bumbung,
Sembalun, Senaru, Loyok, dan Pasugulan.

Untuk membahas lebih dalam sejgrah Islam watu telu yang di anut oleh Suku
Sasak di Lombok, perlu dikaji lebih mendalam dengan kemasan penelitian. Maka,
peneliti mengambil judul “Islam Wetu Telu Dalam Kehidupan Suku Sasak di
Desa Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara Nusa Tenggara

Barat.

B. Rumusan Masalah
Berdasarkan diskripsi singkat dari latar belakang masalah di atas, maka
penulis akan merumuskan rumusan masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana kondisi dan sejarah suku Sasak di desa Bayan Kecamatan
Bayan Kabupaten Lombok Utara?

2. Bagaimana Sejarah dan Perkembangan Islam Wetu Telu pada Suku Sasak
di desa Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara?

3. Bagaimana Hubungan Islam dan Budaya Suku Sasak di desa Bayan

Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara?



C. Tujuan Penelitian
Berdasarkan latar belakang dan pokok permasalaan yang telah dipaparkan
diatas, maka tujuan dari penulisan karya ilmiah ini adalah sebagai berikut:

1. Untuk mengetahui kondisi dan sejarah suku Sasak di desa Bayan
Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.

2. Untuk mengetahui Sejarah dan Perkembangan Islam Wetu Telu pada
Suku Sasak di desa Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.

3. Untuk mengetahui sejaph mana hubungan Islam dan Budaya Suku Sasak

di desa Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.

D. Kegunaan Penelitian
Adapun_kegunaan dalam penelitian yang diharapkan dalam penulisan ini
adalah:

1. Penelitian ini dapat memperkaya kajian sejarah Islam, terutama mengenai
Islam Wetu Telu dalam budaya Sasak, dalam pengembangan wawasan
ilmu sejarah Islam rakyat Indonesia.

2. Sebagai bahan kajian selanjutnya bagi para mahasiswa yang mendalami
sejarah terutama yang berkaitan dengan sejarah kebudayaan Islam di

Indonesia.



E. Pendekatan dan Kerangka Teoritik

Pendekatan yang digunakan dalam penulisan karya ilmiah ini adalah
pendekatan historis dan antropologis. Menggunakan pendekatan historis karena
dalam penulisan dalam karya ilmiah ini harus menelusuri sumber-sumber pada masa
lampau, berupa arsip atau dokumen—dokumen.7 Sedangkan menggunakan pendekatan
antropologis untuk meneliti suku Sasak atau komunitasnya.

Berdasarkan judul dan isi karya ilmiah ini, teori yang digunakan dalam kajian
im ialah teoﬁ Antropo!ogi Kognitif. Antropologi  Kognitif merupakan suatu
pendekatan idealis untuk mempelajari kondisi manusia. Bidang Antropologi Kognitif
fokus pada studi tentang hubungan antara budaya manusia dan pikiran manusia.

Antropologi Kognitif mempelajari bagaimana orang memahami dan mengatur
material obyek, periétiwa dan pengalaman yang membentuk dunia mereka. Ini adalah
pendekatan yang menekankan bagaimana orang-orang memahami realitas menurut
mereka sendiri. Tujuan mendasar Antropologi Kognitif adalah terpercaya mewakili
sistem logis pemikiranv orang lain sesuai dengan kriteria, yang dapat ditemukan dan
diulang melalui analisis. Antropologi Kognitif menganggap antropologi sebagai ilmu
formal. Mereka mempertahankan bahwa kebudayaan adalah terdiri dari aturan logika
yang didasarkan pada ide-ide yang dapat diakses dalam pikiran. Antropologi Kognitif
menekankan aturan perilaku, bukan perilaku itu sendiri. Ini tidak menyatakan bahwa
itu bisa memprediksi perilaku manusia, tetapi menggambarkan perilaku apa yang

diharapkan secara sosial dan budaya atau yang sesuai dengan situasi tertentu, situasi

"Dudung Abdurrohman, Metode Peneltian Sejarah (Jakarta: Logos Wacana Iimu, 1999), 11.



dan konteks. Selanjutnya, pendekatan ini menyatakan bahwa setiap kebudayaan
mencakup sistem organisasi sendiri yang unik untuk memahami hal-hal, kejadian,
dan perilaku.8

Dalam pandangan tersebut, antropoligi kognitif tampak jelas pada Suku sasak
di desa Bayan yang masih percaya terhadap tokoh masyarakat yang bisa membina
keseimbangan kehidupan baik dalam bidang keagamaan, sosial, ekonomi dan budaya
di Suku Sasak. Islam Wetu Telu juga menjadi sentral ajaran yang masih dilakukan
oleh Spku Sasak 4di desa Bayan. Ajarannya mempengaruhi pola kehidupan Suku

Sasak.

F. Penelitian Terdahulu

Penulis belum pernah menemukan tulisan ilmiah yang memfokuskan pada
penulisan tentang Islam Wetu Telu dalam kehidupan Suku Sasak di desa Bayan
kecamatan Bayan kabupaten Lombok Utara Nusa Tenggara Barat. Penulis hanya
mendapati skripsi yang berjudul Islam Waktu Telu (studi historis tentang
perkembangannya di desa Sembalun kecamatan Aikmel Lombok Timur Nusa
Tenggara Barat yang berbeda pembahasan dengan karya ilmiah ini.

Pembahasan ini lebih terkonsentrasikan pada sejarah Islam Waktu Telu yang
terdapat di desa Sembalun. Sedangkan inti pembahasan saya lebih menitik beratkan
pada sejarah dan budaya Islam Wetu Telu di dalam Suku Sasak yang mendiami desa

Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok Utara.

8«Teori Antropologi”, dalam http:/www.Teoriantropologi.blogspot.com. (11 Januari 2013).



G. Metode Penelitian

Metode penelitian adalah jalan, cara, atau petunjuk teknis dalam melakukan
proses penelitian. Metode sejarah dalam pengertian umum adalah suatu penyelidikan
permasalahan dengan mengaplikasikan jalan pemecahannya dari pandangan historis.”
Langkah-langkah yang ditempuh dalam penelitian sejarah terdapat empat langkah,
yaitu heuristik (pengumpulan sumber), verifikasi (kritik), interpretasi (penafsiran atau
analisis), dan historiografi (penulisan sejarah).

Melalui tahapan ini, penulis berusaha menjelaskan tentang sejarah Islam Wetu
Telu yang berpengaruh dalam Kehidupan Suku Sasak di Desa Bayan Kecamatan
Bayan Kabupaten Lombok Utara Nusa Tenggara Barat. Tahapan-tahapan metode

penelitian sejarali akan dijetaskan sebagai berikut! 1

1. Heuristik

Heuristik, yaitu pengumpulan dari sumber- sumber. Maksudnya adalah
kegiatan pengumpulan data-data yang ada hubungannya dengan penulisan skripsi.
Data yang digunakan dalam penelitian ini adalah data yang diperoleh dari dari
sumber tertulis dan wawancara. Sumber data tertulis meliputi Babad Lombok, buku,
jurnal dan artikel. Sedangkan sumber data dengan metode wawancara dilakukan

dengan komunikasi atau percakapan yang bertujuan untuk memperoleh informasi.

Dudung Abdurrohman, Metode Penelitian Sejarah (Jakarta: Logos Wacana Iimu, 1999), 53.
1%Nugroho Noto Susanto, Masalah Penelitian Sejarah, ( Jakarta: Yayasan Idayu,1978), 38.



10

Dalam hal ini informasi diperoleh dari hasil wawancara dengan penghulu dan
pemangku adat Suku Sasak, guna memperoleh data yang mendetail.
a. Data primer yaitu
e Babad Lombok.
e Arsip desa Bayan.
e Wawancara dengan pemangku adat Raden Anggria Kusuma.
e Wawancara dengan penghulu Raden Jambi Anom.
b. Data skunder yaitu buku-buku dan karya tulisan yang relevan dengan
kajian ini.
2. Verivikasi atau Kritik Sejarah
Setelah sumber-sumber ditemukan, dilakukan verifikasi atau kritik untuk
fditiiai Suffiber surberyang dibutuhkan® guna merigadakan penulisan isejarat.

Kritik dibagi menjadi dua, yaitu:

a. Kritik ekstern adalah menyangkut tentang otentisitas atau keaslian
sumber- sumber. Sumber yang diperoleh penulis merupakan yang

relevan.

b. Kritik intemm adalah menyangkut tentang isi, dokumen tersebut
merupakan sumber yang diperoleh penulis semuanya kredibel atau
tidak. Artinya dapat dipercaya tidaknya, baik sumber lisan maupun

tulisanya.



11

Penulis menemukan kejanggalan ketika dalam masyarakat Lombok yang
awam menyebut kepercayaan ini dengan sebutan "Wetu Telu" sebagai akulturasi dari
ajaran [slam dan sisa kepercayaan lama yakni Animisme, Dinamisme, dan
kerpercayaan Hindu. Selain itu karena penganut kepercayaan ini tidak menjalankan
peribadatan seperti agama Islam pada umumnya (dikenal dengan sebutan "Waktu
Lima" karena menjalankan kewajiban salat Lima Waktu). Yang wajib menjalankan
ibadah-ibadah tersebut hanyalah orang-orang tertentu seperti penghulu atau
pemangku adat (Sebutan untuk pewaris adat istiadat nenek moyang). Kegiatan
apapun yang berhubungan dengan daur hidup (kematian, kelahiran, penyémbelihan
hewan, selamatan dll) harus diketahui oleh penghulu atau pemangku adat dan mereka
harus mendapat bagian dari upacara-upacara tersebut sebagai ucapan terima kasih

dari tuan rumabh.

Kepercayaan dan pendapat yang menyebar pada sebagian besar dikalangan
luar meyakini bahwa Wetu Telu itu adalah ajaran agama dan kepercayaan yang
dianut oleh masyarakat atau komunitas adat Bayan, Kecamatan Bayan, Kabupaten

Lombok Utara.

Pandangan masyarakat luas yang berkembang seperti ini sangat disesalkan
oleh semua tokoh adat, tokoh agama dan masyarakat atau komunitas adat Bayan pada
khususnya, terlebih secara tertulis telah dipublikasikan melalui sebuah buku yang
berjudul Satu Agama Banyak Tuhan, karya Kamarudin Zaelani yang diterbitkan oleh

percetakan Pantheon Media Pressindo bulan Maret 2007, isi yang tertuang yang ada



12

dalam buku tersebut dinilai sangat mendiskriditimasi komunitas adat Bayan karena
sumber yang ditemui masih sepihak dan belum memahami apa sebenarnya Wetu Telu

tersebut. .

3. Analisis

Analisis adalah mencari hubungan antara berbagai data dan fakta. Dalam hal
ini data yang terkumpul, dibandingkan lalu disimpulkan. Penafsiran terhadap data
dilakukan supaya dapat mengetahui keaslian naskah dan kesesuaian dengan masalah
yang diteliti.

Data yang diperoleh penulis dari berbagai sumber primer maupun sekunder
akan ditafsirkan dengan menggunakan teori Antropologi Kognitif. Mengenai
kehidupan Suku Sasak yang telah terpengaruh dalam kepercayaan Islam wetu telu
baik dari segi agama, sosial, ekonomi, dan budaya. Teori Antropologi Kognitif juga
akan digunakan untuk menafsirkan perkembangan pola kehidupan Islam Wetu Telu
dalam Suku Sasak.

4. Historiografi

Historiografi adalah cara penulisan atau pemaparan hasil penelitian laporan.
Penulis menuangkan penelitian dari awal hingga akhir berupa karya ilmiah ini.'' Pada
laporan ini ditulis tentang kondisi dan sejarah Suku Sasak di desa Bayan, sejarah dan
perkembangan Islam Watu Telu dalam Suku Sasak, dan hubungan Islam dan budaya

Suku Sasak.

"Nugroho Noto Susanto, Masalah Penelitian Sejarah (Jakarta: Yayasan Idayu), 64.



13

Adapun cara penulisannya ada 2, yaitu:

a. Interpretatif, yaitu penyajian dengan mengunakan analisis untuk
memperoleh simpulan yang sebenarnya. Dalam tahapan ini penulis
menyajikan laporan penelitian menggunakan pendekatan diakronis dan
sinkronis. Pendekatan diakronis menguraikan hasil penelitian
berdasarkan kronologis atau urutan waktu, mulai sejarah pembentukan
dan perkembangan Islam Wetu Telu dalam kehidupan Suku Sasak di
Desa Bayan Kecamatan Bayan Lombok Utara. Pendekatan sinkronis
menguraikan hasil penelitian secara mendalam dengan menggunakan
analisis dan teori antropologi kogniif.

b. Deskriptif yaitu tulisan yang sesuai derngan aslinya. Sebagaimana
sumber yang diperoleh, seperti: kutipan langsung diperoleh dari buku-
buku, artikel maupun jurnal. Kemudian dijadikan penulis sebagai

sumber penguat dan pendukung dalam karya ilmiah ini.

H. Sistematika Bahasan

Pembahasan dalam karya skripsi ini, penulis membagi atas beberapa bab.
Setiap bab terdiri dari beberapa sub bab, untuk sistematika pembahasan lebih lanjut
penulis akan menggambarkan sebagai berikut :
BAB1 :Pendahuluan

A. Latar Belakang Masalah

B. Rumusan Masalah



14

C. Tujuan Penelitian
D.Kegunaan Penelitian
E. Pendekatan dan Kerangka Teoritik
F. Penelitian Terdahulu
G. Metode Penelitian
H. Sistematika Bahasan
BAB II : Kondisi Dan Sejarah Suku Sasak Di Desa Bayan
A. Demografi Desa Bayan Kecamatan Bayan Kabupaten Lombok
Utara
B. Kondisi Sosial, Ekonomi Dan Budaya Suku Sasak
C. Sejarah Sukn Sasak Di Desa Bayan
BAB II1 : Sejarah Islam Watu Telu Dan Perkembangan Dalam Suku Sasak
A. Sejarah Islam Wetu Telu
B. Perkembangan Islam Wetu Telu Di Bayan
C. Peran Penghulu
BAB IV : Hubungan Islam Dan Budaya Suku Sasak Di Bayan Lombok Utara
A. Hubungan Islam Dan Budaya Sasak
B. Pengaruh Islam Wetu Telu Pada Suku Sasak Di Bayan
BAB V : Penutup
A. Kesimpulan

B. Saran



BAB II

KONDISI DAN SEJARAH SUKU SASAK DI DESA BAYAN LOMBOK
UTARA NUSA TENGGARA BARAT

Bayan adalah sebuah desa di sekitar hutan yang terletak di sisi barat daya
pulau Lombok, berada di kaki Gunung Rinjani. Desa yang dikenal dengan penduduk

asli suku sasak ini memiliki loyalitas terhadap adat istiadat setempat.

A. Kondisi Demografi Desa Bayan

Dari data kantor balai desa bayan bahwa lokasi desa bayan ini kurang lebih 80
km arah utara dari kota mataram, dan memiliki luas areal sebesar 5,598-ha, yang
terbagi atas dua dusun yaitu dusun Bayan Timur dan Bayan Barat. Desa bayan
terletak di sebelah utara kaki gunung Rinjani, yang memiliki curah hujan sampai
1200-1500 mm, dengan suhu harian sekitar 13-25 °C, desa bayan ini berada di
ketinggian 400-600 meter di atas permukaan air laut dan bentangan alam berupa
perbukitan. Luas total hutan yang ada di daerah itu yaitu 477 Ha dengan pembagian
hutan milik Negara sebanyak 394 Ha dan hutan yang di kelola oleh adat atau

masyarakat adat sebanyak 83 Ha.'

Menurut profil desa Bayan tahun 2012 bahwa jumlah penduduk desa bayan
adalah berjumlah 4453 orang dengan pembagian jumlah kepalah keluarga sebanyak

1319 orang, dari jumlah penduduk desa bayan tersebut jumlah orang laki-laki

'Pemerintah Kabupaten Lombok Utara, Profil Desa (Bayan: Badan Pemberdayaan Masyarakat,
Pemberdayaan Perempuan, Keluarga Berencana dan Pemerintah Desa, 2010), 12.

15



16

sebanyak 2286 orang, sedangkan jumlah orang perempuan sebanyak 2167 orang.
Kemudian di dalam masyarakat Sasak di desa Bayan kecamatan bayan Lombok utara
bahwa mereka sebagian besar menganut agama islam dan sebagian lagi beragama
hindu. Mayoritas masyarakat bayan adalah bermatapencaharian sebagai petani, buruh

tani, pegawai negri, pengrajin, pedagang, dan lain-lain.

Secara administratif kabupaten Lombok utara terdiri atas 5 kecamatan yaitu
kecamatan Pemenang, Tanjung, Gangga, Kayangan, dan kecamatan Bayan. Nama
Bayan merujuk pada pemerintahan tingkat kecamatan (kecamatan Bayan) dan desa
(desa Bayan). Pemerintahan desa Bayan berada dalam wilayah kecamatan Bayan,
kabupaten Lombok utara, provinsi Nusa Tenggara Barat, memiliki jarak dari ibu kota
provinsi Mataram sekitar 80 km dan dapat ditempuh dalam waktu sekitar 2 jam
perjalanan menggunakan kendaraan umum dan 5 km dari kota kecamatan Anyar.
Dengan batas wilayah: sebelah utara berbatasan dengan desa Anyar, selatan
berbatasan dengan desa Senaru dan hutan tutupan atau tanah Negara, barat berbatasan
dengan desa Senaru dan timur berbatasan dengan desa Loloan.mengikuti gaya hidup
lokal, sehingga mereka telah menjadi bagian dari orang Jawa, Melayu ataupun suku

di Indonesia lainnya.’

?Ibid., 22.
*Ibid., 32.



17

B. Kondisi Masyarakat

Di dalam mengamati kondisi masyarakat di desa Bayan, dalam pembahasan
berikut ini akan di tampilkan bagaimana kondisi sosial, kondisi ekonomi, dan kondisi
budayanya, sehingga dengan menguraikan ketiga kondisi tersebut, deskripsi dari suku

Sasak Bayan akan terlihan nyata dan lebih jelas.

1. Kondisi Sosial

Suku Sasak di Bayan memiliki sistem pelapisan sosial yang didasarkan pada
keturunan, yakni keturunan bangsawan dan orang kebanyakan. Tingkat-tingkat
kebangsawanan paling atas adalah pewangsa raden dengan gelar raden untuk pria dan
denda untuk wanita. Lapisan menengah dinamakan tri wangsa dengan gelar lalu
untuk pria danbaig untuk wanita. Lapisan ketiga adalah jajar karang dengan gelar log

untuk pria dan le untuk wanita.

Pada masa lalu, keturunan bangsawan ini umumnya memegang kekuasaan
sebagai kepala kampung (dasan), kepala desa, atau distrik. Pada masa sekarang,
pelapisan sosial tersebut cenderung bergeser. Dasar pelapisan sosial tersebut menjadi

lebih baik apabila keseluruhannya menjadi satu kesatuan. Di desa Bayan ini memiliki

4Solichin Salam, Lombok Pulau Perawan Sejarah Dan Masa Depannya (Jakarta: Kuning Mas,
1992), 16.



18

3 Macam lapisan sosial masyarakat, yang masing-masing lapisan sosial masyarakat di

kenal dengan Kasta yang mempunyai kriteria tersendiri yaitu:®

a. Golongan Ningrat: Golongan ini dapat diketahui dari sebutan
kebangsawanannya. Sebutan keningratan ini merupakan nama depan dari
seseorang dari golongan ini. Nama depan keningratan ini adalah ‘lalu’ untuk
orang-orang ningrat pria yang belum menikah. Sedangkan apabila mereka
telah menikah maka nama keningratannya adalah ‘mamiq’. Untuk wanita
ningrat nama depannya adalah ‘lale’, bagi mereka yang belum menikah,
sedangkan yang telah menikah disebut ‘mamiq lale’.

b. Golongan Pruangse: kriteria khusus yang dimiliki oleh golongan ini adalah
sebutan ‘bape’, untuk kaum laki-laki pruangse yang telah menikah.
Sedangkan untuk kaum pruangse yang belum menikah tak memiliki sebutan
lain kecuali nama kecil mereka, misalnya seorang dari golongan ini lahir
dengan nama si ”A” maka ayah dari golongan pruangse ini disebut ‘Bape A’,
sedangkan ibunya dipanggil ‘Inag A’. Disinilah perbedaan golongan ningrat
dan pruangse.

¢. Golongan Bulu Ketujur: Golongan ini adalah masyarakat biasa yang konon
dahulu adalah hulubalang sang raja yang pernah berkuasa di Lombok. Kriteria
khusus golongan ini adalah sebutan ‘amaq’ bagi kaum laki-laki yang telah

menikah, sedangkan perempuan adalah ‘inaq’.

’Ibid., 18.



19

Di masyarakat Sasak desa Bayan, nama kecil akan hilang atau tidak dipakai
sebagai nama panggilan kalau mereka telah berketurunan, nama mereka kemudian
tergantung pada anak sulungnya mereka sendiri. Selanjutnya, di dalam sistem
kemasyarakatan sosial di desa bayan Lombok utara juga mempengaruhi sistem

kekerabatan yang sampai sekarang masih ada.

Sistem kekerabatan yang berada di desa Bayan adalah berdasarkan prinsip
Bilateral yaitu menghitung hubungan kekerabatan melalui pria dan wanita. Kelompok
terkecil adalah keluarga batih yang terdiri dari Ayah, Ibu, dan Anak. Pada masyarakat

Lombok Utara ini ada beberapa istilah antara lain:®

e Inaq adalah panggilan ego kepada ibu.

e Amagq adalah panggilan ego kepada bapak.

+9C. Art adalahl panggilan‘ego kepada adik perempuanatau ‘adik lakilaki.

» Kakak adalah panggilan ego kepada saudara sulung laki-laki ataupun
saudari perempuan.

e Oagq adalah panggilan ego kepada kakak perempuan atau laki-laki dari ibu
dan ayah.

» Saiq adalah panggilan ego kepada adik perempuan atau laki-laki dari ayah
atau ibu

»  Tuaq adalah panggilan ego kepada adik laki-laki dari ayah atau ibi.

SWawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di Bayan Lombok
utara



20

 Pisak adalah panggilan ego kepada anak dari adik/kakak dari ibu.
*  Pusak adalah panggilan ego kepada anak dari adik/kakak dari ayah.
Untuk masyarakat kaum kerabat di Bayan pada khususnya dan lombok Utara
pada umumnya mencakup 10 generasi ke bawah dan 10 generasi ke atas hal tersebut

bisa dilihat pada tabel yang di sajikan berikut ini:’

Generasi ke atas: Generasi ke bawah:
Inag/Amaq Anak
Papuk Bai

Balok Balok
Tate Tate
Toker Toker

Keletuk Keletuk

Keletak Keletak
Embik Embik
Mbak Ebak

Gantung Siwur Gantung Siwur

Tabel 1.1 Tingkat generasi ke atas dan ke bawah di Desa Bayan Lombok Utara tahun
2012

"Wawancara dengan Kepala Desa Raden Sugeti, S.Sos (24 November 2012), di Kantor
Kelurahan Bayan.



21

Dari data tabel I tersebut terlihat bahwa tingkat generasi yang ada di desa
Bayan masih di pergunakan sebagai kehidupan sehari-hari, sehingga sistem
kekerabatan yang masih ada tersebut bisa membudaya di mana-mana khususnya di
pulau Lombok.

2. Kondisi Ekonomi

Secara tradisional mata pencaharian masyarakat Sasak di desa Bayan adalah
sebagai petani. Dalam lapangan pertanian mereka bertanam padi sawah, padi ladang,
jagung, ubi kayu, ubi jalar, kacang tanah, dan pisang. Selain itu, mereka
mengusahakan kebun kelapa, tembakau, kopi, tebu. Perternakan merupakan mata
pencaharian sambilan. Mereka beternak sapi, kerbau dan unggas. Mata pencaharian
lain adalah usaha kerajinan tangan berupa anyaman, barang-barang dari rotan, ukir-
ukiran, tenunan, barang dari tanah liat, dan lain-lain. Di daerah pantai mereka juga

menjadi nelayan.®

Menurut data dari desa Bayan, mata pencaharian penduduk di desa Bayan
timur dan Bayan barat sebagian besar dari sektor pertanian (59,55 %), selebihnya dari
sektor wisata, hotel, restauran 11,95 %; jasa-jasa 9,14 %; industri 8,83 % dan lain-
lain 10,53 %. Keadaan ini juga diperlihatkan dari pola penggunaan lahan yang ada,

yaitu permukiman 16,06 %; pertanian (sawah, lahan kering, kebun, perkebunan) 48

®Pemerintah Kabupaten Lombok Utara, Profil Desa, 42.



22

%; hutan 34 %; tanah kosong (tanduns, kritis) 1 %; padang (alang, rumput dan

semak) 9 %; perairan 0,6 %; pertambangan 0,2 % dan lain- lain penggunaan 5 %.’

3. Bidang Kebudayaan

Dalam bidang kebudayaan ini suku sasak di Bayan Lombok utara sangat
memperhatikan prinsip-prinsip agama Islam tentang perkawinan dan pentingnya
memelihara kebarsihan keturunan. Dalam hal ini, orang Sasak jarang melaksanakan
adat melamar calon pengantin perempuan maka adat yang digunakan adalah adat
merariq.'® Adat perkawinan pada suku Sasak memiliki cara tradisi yang unik seperti
Mesejati dan Selabar, kemudian diadakan Ngetaosang Aji Karma dan Mbait Wali, di
dalam puncak dari acara adat perkawinan suku Sasak adalah Sorong Serah Aji Karma
dan Nyombe, dan untuk merayakan perkawinan tersebut masyarakat sasak

menamakannya dengan sebutan I“Jyongko'ian.”

Setelah semua cara sudah dilakukan, maka keluarga pria sudah melakukan
tata cara perkawinan sesuai dengan adat Sasak. Adapun prosesi perkawinan adat

sasak lebih jelasnya maka penulis menguraikan sebagai berikut:

*Ibid., 43.

“Merarig adalah cara masyarakat suku sasak me-langsunngkan perkawinan yaitu dengan
mengambil calon istri dari rumah orang tuanya, tanpa sepengetahuan orang tua maupun kerabat
lainnya dan pihak-pihak yang di duga dapat menggagalkan niat tersebut, setelah terlebih dahulu
pasangan tersebut setuju untuk kawin.

Lalu Makripuddin, “Menyingkapi Tradisi Merariq (cara perkawinan masyarakatdi pulau
Lombok)”, jurnal studi Islam al-Hikmah, No. 1 (2004), 64.



23

a. Merariq

Tradisi Merarig ini merupakan bagian dari kebudayaan. Kebudayaan dan
kehidupan sosial masyarakat Lombok tidak bisa lepas dari dikotomi kebudayaan
nusantara. Ada dua aliran utama yang mempengaruhi kebudayaan nusantara, yaitu
tradisi kebudayaan Jawa yang dipengaruhl oleh filsafat Hindu-Budha dan tradisi
kebudayaan Islam. Kedua aliran kebudayaan itu Nampak jelas pada kebudayaan
orang Lombok. Golongan pertama, terdapat masyarakat orang Bali, penganut ajaran
Hindu-Bali sebagai sinkretis Hindu-Budha. Golongan kedua, sebagian besar dari
penduduk Lombok beragama Islam dan wetu telunya.

Merariq sebagai sebuah tradisi yang biasa berlaku pada suku Sasak di
Lombok ini memiliki logika tersendiri yang unik. Bagi masyarkat Sasak, Merariq
berarti mempertahankan harga diri dan menggambarkan sikap kejantanan seorang
pria Sasak, karena ia berhasil melarikan (memaling) calon istrin ddn rumah orang
tuanya. Sementara pada sisi lain, bagi orang tua gadis yang dilarikan juga cenderung
enggan, kalau tidak dikatakan gengsi, untuk memberikan anaknya begitu saja jika
diminta secara biasa (konvensional), karena mereka beranggapan bahwa anak
gadisnya adalah sesuatu yang berharga, jika diminta secara biasa, maka dianggap
seperti meminta barang yang tidak berharga. Ada ungkapan dalam bahasa Sasak
Bayan: “Ara’m ngendeng anak manok baen” yang artinya seperti meminta anak

ayam saja.'?

ZWawancara dengan kepala desa Raden Sugeti S.Sos, 24 November 2012, di desa Bayan
Lombok Utara.



24

b. Mesejati dan Selabar

Mesejati merupakan suatu proses (musyawara), bahwa dari pihak laki-laki
mengutus beberapa orang tokoh masyarakat setempat atau tokoh adat untuk
melaporkan kepada kepala desa atau keliang (kepala dusun) untuk
mempermaklumkan mengenai perkawinan tersebut tentang jati diri calon pengantin
laki-laki dan selanjutnya melapor kepada pihak keluarga perempuan.13

Setelah Sejati di terima keesokan harinya atau sesuai kesepakatan, maka akan
dilakukan selabar di tempat keluarga wanita. Selabar artinya memberi kabar lebih
lanjut, atau untuk mempermak-lumkan kepada pihak keluarga calon pengantin
perempuan yang ditindak lanjuti oleh pembicaraan adat istiadatnya meliputi Aji
Krama yang terdiri dari nilai-nilai dengan dasar penilaian uang atau kepeng bolong
atau kepeng jamak, bahkan kadang-kadang acara selabar ini dirangkaikan dengan
permintaan wali sekaligus.

c. Mbait Wali dan Ngetaosang Aji Krama

Mbait Wali atau yang disebut dengan menjemput Wali. Menjemput Wali
merupakan hasil dari kesepakatan antara kedua belah pihak, kemudian di dalam acara
menjemput Wali ini dari pihak perempuan bisa langsung pada saat acara selebar

tersebut atau setelah beberapa hari dari acara selebar. Hal ini tergantung kesepakatan

dua belah pihak (kapisuka).

BLalu Makripuddin, “Menyingkapi Tradisi Merariq (cara perkawinan masyarakatdi pulau
Lombok)”, jurnal studi Islam al-Hikmah, No. 1 (2004), 66.



25

Mengambil janji (Ngetaosang Aji Krama) di dalam pelaksanaan pengambilan
janji ini adalah membicarakan seputar Sorong Serah dan A4ji Krama sesuai dengan
adat istiadat yang berlaku di dalam desa atau kampung asal calon suami mempelai
perempuan.

d. Sorong Serah Aji Krama

Acara Sorong Serah Aji Krama merupakan puncak acara dalam adat
perkawinan suku sasak, Aji Krama berasal dari kata "Aji" dan "Kerama".Aji berarti
nilai dan kerama berarti cara atau adat. Berarti Aji Krama artinya nilai adat. Aji
Krama disebut juga Sorong Serah yaitu suatu pernyataan persetujuan kedua belah
pihak baik dari pihak perempuan maupun dari pihak laki-laki. Dalam acara Sorong
Serah ini kedua belah pihak yaitu pihak laki-laki mengirim rombongan yang terdiri
dari 20 sampai 30 orang mendatangi keluarga pihak perempuan dengan membawa
harta benda yang dinamakan gegawan. Rombongan ini disebut penyorong sedangkan
keluarga pihak perempuan yang akan menerima disebut penanggap. Macam-macama
harta benda yang dibawa penyorong adalah:'*

1) Sesirah, berupa barang atau logarn mulia seperti gelang emas. Simbol ini
berarti untuk membedakan antara orang bebas dengan budak. Pada zaman
dahulu semasih ada perbudakan masih berlaku, namun sekarang ini hanya
sebagai perlengkapan saja.

2) Nampak Lemah, Nampak artinya telapak, dan /emah artinya tanah. Dengan

demikian, Nampak lemah ini berupa uang memiliki makna sebagai penghapus

" Ibid., 67.



26

bekas telapak kaki di atas tanah yang pernah dilewati oleh calon mempelai
wanita sewaktu ia melarikan dirinya meninggalkan orang tua dan
keluarganya.

3) Pemegat berarti pemutus, berupa uang yang terdiri dari seikat benang bolong
yang dipergunakan sesudah semua pembicaraan selesai dengan kata sepakat.
Hal ini merupakan bentuk penegasan pada hari itu, telah resmi perkawinan
menurut adat antara kedua mempelai.

4) Salin Dede atau tedung arat berupa sebuah ceraken di atasnya diletakkan
sebuah buluh yang diruncingkan tetapi sekarang sering dipergunakan
semprong lampu, dan sebilah kulit bambu yang tajam lalu diikat sehelai kain
yang cukup untuk jadi selendang. Keberadaan benda tersebut memiliki makna
persiapan untuk menantikan kelahiran seorang bayi yang dihasilkan dari
perkawinan tersebut

5) Olen-Olen berupa sebuah peti yang didalamnya diisi dengan bermacam-
macam kain atau sarung tenunan. Benda ini memiliki simbol sebagai
pelengkap mungkin terjadi kekurangan akibat dari pembicaraan dalam acara

sorong serah secara keseluruhan.

Sehubung dengan tradisi pernikahan sasak selanjutnya, maka setelah sorong
serah Aji Krama beberapa hari kemudian masyarakat Bayan biasanya mengadakan
sebuah perayaan yang dinamakan dengan Nyongkolang, di dalam perayaan ini

pengantin wanita akan di bawa pulang ke rumah orangtuanya untuk pertamakali



27

setelah kejadian prosesi penculikan sebelumnya dengan berpasangan dan di iringi
oleh pengiring dan musik tarisional yang dinamakan Gendang Beleq, kemudian
pengantin pria dan wanita di arak dengan cara berjalan menuju rumah pengantin
wanita. Proses Nyongkol ini bertujuan untuk memberitakan kepada masyarakat
bahwa pasangan pengantin telah melakukan sebuah prosesi pernikahan yang sah dari

segi agama dan adat masyarakat suku sasak.

Dalam proses Nyongkolang ini Kedua mempelai akan di iringi oleh musik
tradisional asli lombok yaitu Gendang Beleq dan ada juga sebagian yang
menggunakan Kecimol, pada saat musik di tabuh (dimainkan) langkah demi langkah
di jalankan menuju rumah pengantin perempuan, tak jarang pada saat musik di tabuh
sebagian pengiring berjoged dengan gembira di sela-sela perjalanan, setelah sampai
di tujuan biasanya rombongan pengiring akan di, sambut dengan berbagai macam
jJamuan tradisional suku sasak. tak jarang dari sebagian besar pada proses ini
pengantin wanita akan menangis histeris di kaki orangtua mereka karena dari awal
proses yaitu dari proses penculikan sampai proses nyongkolalah mereka baru bisa
melihat orang tua mereka, itulah alasan kenapa sebagian besar pangantin wanita

menangis ketika bertemu orang tua mereka

Kemudian di dalam bidang budaya di desa ini selain budaya Merarig, yang
berkaitan dengan keagamaan di desa Bayan adalah kegiatan “Musabakah Tiliwatil

Quruan” yang di dalam pelaksanannya sebagian besar adalah masyarakat dan



28

penghulu desa Bayan, kegiatan seperti ini masih dapat di jumpai di desa Bayan pada

hari-hari atau perayaan tertentu.

C. Sejarah Suku Sasak Di Desa Bayan

Komunitas suku sasak yang mendiami pulau Lombok Nusa Tenggara Barat
merupakan suku terbesar di propinsi yang berada di antara Bali dan Nusa Tenggara
Timur. Didalam catatan sensus yang diadakan tahun 1989, populasi suku Sasak
mencapai 2,1 juta jiwa. Pada Sensus berikutnya, tepatnya tahun 2000 populasinya
bertambah menjadi 2,6 juta jiwa. Pada tahun 2012 diperkirakan populasi suku Sasak
yang tinggal di Lombok sekitar 3,2 juta jiwa, jumlah itu belum termasuk “Sasak

diaspora” alias sasak rantau yang menetap di pulau Sumbawa bagian Barat.'?

Menurut tokoh adat Bayan Raden As Janun menjelaskan bahwa asal nama
Sasak di Lombok berasal dari kata sak-sak yang artinya sampan. Karena nenek
moyang orang Lombok pada jaman dahulu berjalan dari daerah bagian barat Lombok
(lurus) sampai kearah timur terus menuju sebuah pelabuhan di ujung timur pulau
yang sekarang bernama Pelabuhan Lombok. Mereka banyak menikah dengan
penduduk asli hingga memiliki anak keturunan yang menjadi raja sebuah kerajaan

yang didirikan yang bernama Kerajaan Lombok yang berpusat di Pelabuhan Lombok.

Muhammad Djaelani, “Asal Usul Suku Sasak,
dalam”http:/lalumuhamadjaelani.wordpress.com/2007/12/13/menelusuri-asal-usul-suku-sasak, (11
Januari 2013).



29

Setelah beranak pinak, sebagai tanda kisah perjalanan dari Jawa memakai sampan
(sak-sak), mereka menamai keturunannya menjadi sak-sak, yang lama-kelamaan

menjadi Sasak.

Di dalam bahasa Sasak, terutama aksara (bahasa tertulis) nya sangat dekat
dengan aksara Jawa dan Bali, sama sama menggunakan aksara Ha Na Ca Ra Ka, dan
seterusnya. Masyarakat sasak di desa bayan memiliki bahasa sendiri yaitu bahasa
Petung Bayan yang memiliki perbedaan dengan bahasa yang lain di pulau Lombok
walaupun dalam aksara ataupun logat terdapat sedikit perbedaan umumnya
masyarakat Bayan menggunakan bahasa Indonesia dalam komunikasi dengan

kelompok Sasak yang lain seperti bahasa Pejanggiq, bahasa Selaparang, bahasa Pujut.

Adapun ciri-ciri dari suku Sasak yang ada di desa Bayan adalah memiliki
tempat tinggaly rumahi di-gunakan-sebagai tempatcperistirahatan dantepat beranak
pinaknya suku Sasak. Selain itu, rumah adat sasak memiliki berbagai fungsi yang

nantinya penulis akan menguraikan sebagai berikut:

1. Rumah Suku Sasak

Rumah masyarakat Sasak di desa Bayan ini terbuat dari jerami di bagian
atapnya dan berdinding anyaman bambu (bedek). Lantainya dibuat dari tanah liat
yang dicampur dengan kotoran kerbau dan abu jerami. Seluruh bahan bangunan
(seperti kayu dan bambu) untuk membuat rumah adat tersebut didapatkan dari

lingkungan sekitar mereka, bahkan untuk menyambung bagian-bagian kayu tersebut,



30

mereka menggunakan paku yang terbuat dari bambu. Rumah adat suku Sasak hanya

memiliki satu pintu berukuran sempit dan rendah, dan tidak memiliki jendela.

Masyarakat Sasak di desa Bayan sangat selektif dalam menentukan lokasi
tempat pendirian rumah. Mereka meyakini bahwa lokasi yang tidak tepat dapat
berakibat kurang baik kepada yang menempatinya.'® Misalnya, mereka tidak akan
membangun rumah di atas bekas perapian, bekas tempat pembuangan sempah, bekas
sumur, dan pada posisi jalan tusuk sate atau susur gubug. Selain itu, orang Sasak
tidak akan membangun rumah berlawanan arah dan ukurannya berbeda dengan
rumah yang lebih dahulu ada. Menurut mereka, hal tersebut merupakan perbuatan

melawan tabu (malig-lenget).

Rumah adat suku Sasak pada bagian atapnya berbentuk seperti gunungan,
menukik ke bawah dengan jarak 1,5 sampai 2 meter dari permukaan tanah (fondasi).
Atap dan bubungannya (bungus) terbuat dari alang-alang, dindingnya dari anyaman
bambu (bedek), dan tidak ada jendelanya. Di dalam ruangan rumah ini dibagi menjadi
tiga macam yaitu berupa ruang induk meliputi bale luar, ruang tidur dan bale dalem
berupa tempat penyimpanan harta benda, sedangkan yang ketiga adalah ruang ibu

melahirkan sekaligus ruang disemayamkannya jenazah sebelum dimakamkan.

Bangunan rumah dalam komplek perumahan Sasak terdiri dari beberapa

macam, diantaranya adalah Bale Tani, Bale Jajar, Berugag atau Sekepat, Sekenam,

'SWawancara dengan pemangku adat Raden Anggria kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara.



Bale Bonter, Bale Beleq, Bencingah, dan Bele Tajuk. Dan nama-nama bangunan

tersebut disesuaikan dengan fungsi dari masing- masing tempat.

a. Bale Tani
Bale Tani menurut masyarakat di desa Bayan adalah bangunan rumah yang
terbuat dari kayu, bambo dan alang-alang sebagai atapnya. Bale tani ini di
gunakan untuk tempat tinggal masyarakat Sasak yang berprofesi sebagai
petani.'’

b. Bale Jajar
Bale Jajar merupakan bangunan rumah tinggal orang Sasak untuk golongan
ekonomi menengan ke atas. Bentuk Bale Jajar hampir sama dengan Bale Tani,
yang membedakan adalah jumlah dalem balenya

c. Berugaq (Sekepat)
Setiap masyarakat Sasak memiliki berugaq sendiri-sendiri, karena berugaq ini
berfungsi sebagai tempat menerima tamu, menurut kebiasaan orang Sasak,
tidak semua orang boleh masuk rumah. Berugaq (sekupat) juga digunakan
pemilik rumah yang memiliki gadis untuk menerima pemuda yang datang
memidang (melamar).

d. Sekenam

Sekenam digunakan sebagai tempat kegiatan belajar mengajar tata krama,

penanaman nilai-nilai budaya dan sebagai tempat pertemuan internal keluarga.

YFathurrahman Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumurmas Al-
Hamidi, 1998), 58-39,



€.

32

Bale bonter

Bale bonter biasanya tempat ini dipergunakan sebagai pesangkepan atau
persidangan adat, seperti: tempat penyelesaian masalah pelanggaran hukum
adat, dan sebagainya. Umumnya bangunan ini dimiliki oleh para perkanggo
(Pejabat Desa).

Bale Beleq Bencingah

Bale Beleq Bencingah adalah salah satu sarana penting bagi sebuah Kerajaan
yang ada di desa Bayan. Bale Beleq ini diperuntukkan sebagai tempat
kegiatan besar Kerajaan sehingga masyarakat menyebutnya dengan
“Becingah”

Bale Tajuk

Bale Tajuk merupakan salah satu sarana pendukung bagi bangunan rumah
tinggal yang memiliki keluarga besar. Bale Tajuk dapat dipergunakan sebagai
tempat pertemuan keluarga besar dan pelatihan macapat takepan, untuk
menambah wawasan dan tata karma pada suku sasak.

Bale Gunung Rate dan Bale Balaq

Bale gunung rate biasanya dibangun oleh masyarakat sasak yang tinggal di
lereng pegunungan, sedangkan kegunaan bale balaq ini dibangun dengan

tujuan untuk menghindari banjir, oleh karena itu biasanya berbentuk rumah

panggung.



33

Demikian gambaran umum dari kondisi suku sasak di desa Bayan, yang
menjelaskan mulai dari kondisi dan sejarahnya, bahwasannya suku sasak yang ada di
desa Bayan masih ada sampai sekarang. Di dalam membuktikan adanya suku sasak di
desa Bayan adalah masyarakat sasak masih menganut Islam Wetu Telu yang nantinya

penulis akan menjelaskan di dalam bab berikutnya.



BAB III

SEJARAH DAN PERKEMBANGAN ISLAM WETU TELU DALAM SUKU

SASAK DI BAYAN

Suku sasak Bayan adalah penduduk Lombok utara yang mayoritas
beragama Islam kecuali suku Bali yang memeluk agama Hindu dan Budha.
Sebagian kecil pada umumnya penduduk pendatang adalah pemeluk agama
Katholik dan Kristen.! Sebelum masuknya Islam, masyarakat yang mendiami
pulau Lombok utara beberapa kali mengalami perubahan di dalam bentuk
kepercayaan “Animisme”, kemudian menjadi “Dinamisme”, dari kepercayaan
Dinamisme tersebut beralih lagi ke agama “Hindu”, kemudian barulah beralih ke

agama “Islam”.

Diddalam.imenjalavkan i bebsrapas kali dperiibahanc yang «isilanutireleh
penduduk Lombok utara tersebut dapat memungkinkan adanya suatu pembauruan
ataupun kombinasi antara kepercayaan yang satu dengan yang lainnya. Demikian
pula dengan agama Islam yang pada saat itu masih tergolong muda, di dalam
pelaksanaan ajaran atau syari’atnya masih di pengaruhi oleh ajaran dari
kepercayaan ataupun agama sebelumnya. Oleh karena itu dengan dasar inilah,

maka masyarakat Bayan menamakan dirinya dengan Sasak Islam Wetu Telu.?

'Kamarudin Zaelani, Satu Agama Banyak Tuhan (Jakarta: Pantheon Media Pressindo,
2007), 38.

2Wawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 november 2012, di desa desa
Bayan Lombok Utara.,

34



35

Sebelum menulusuri keberadaan Islam wetu telu di Lombok pada
umumnya, terlebih dahulu punulis dapat membuka sejarah masuk agama Islam itu
sendiri, di mana dalam masalah ini juga di jumpai adanya beberapa pendapat yang
memberikan gambaran mengenai siapa yang membawa ajaran agama Islam untuk

pertama kalinya.

A. Sejarah Islam Wetu Telu

Sejarah masuknya agama Islam di Lombok tidak diketahui dengan pasti
siapa yang membawa pertama kali, di duga agama Islam masuk di Lombok tidak
lama setelah jatuhnya kerajaan majapahit 1478.> Kemudian kerajaan Islam di
Lombok di pindahkan ke Selaparang karena tempat tersebut merupakan tempat

yang strategis dari wilayah-wilayah yang ada di pulau Lombok.

Cocliberasumsi bahwacsebelum abad ke 15 mungkin sudah ada pedagang-
pedagang muslim yang bermukim di pesisir pulau Lombok, sehingga sejak itu
pula Islam sudah hadir di sana meskipun belum ada penduduk setempat yang
memeluk Islam.* Satu-satunya sumber yang secara eksplisit menyebutkan

pengislaman pulau Lombok adalah Babad Lombok.

Di dalam Babad Lombok disebutkan bahwa agama Islam di bawa ke
Lombok oleh pangeran Prapen, putra Sunan Ratu Giri, yang menurut De Graaf

peristiwa ini terjadi pada masa pemerintahan Sunan Dalem yang memerintah pada

Tawalinuddin Haris, Masuk dan Berkembangnya Islam di Lombok Kajian data Arkeologi
dan Sejarah (Mataram: Yayasan Lentera Utama, 2002), 15.
TR
Ibid., 18.



36

tahun 1505-1545 M.’ Islam sudah masuk ke Lombok dengan pengertian ada orang
Islam yang datang dan bermukim di sana atau ada penduduk yang memeluk

agama Islam meskipun jumlahnya sedikit.

Dalam Babad tersebut diceritakan bahwa sunan Ratu Giri memerintahkan
raja-raja Jawa timur dan Palembang untuk menyebarkan Islam ke Indonesia
bagian Utara. Lemboe Mangkurat dan pasukannya di kirim kebanjar, Datu
Bandan di kirim ke Makasar, Tidore, Seram, Selayar, sedangkan anak laki-laki
raja, pangeran Prapen di kirim ke Bali, Lombok, dan Sumbawa. pangeran Prapen
berlayar ke Lombok dan mendarat di pelabuhan Lombok (Labuhan Kayangan)

yang pada waktu itu telah menjadi pelabuhan dagang.®

Menurut M. Soenjata Kertadarmadja dalam bukunya sejarah daerah nusa
tenggara barat menyebutkan bahwa Islam masuk ke pulau Lombok pada awal
abad 16 idani diilihat dari dua kalimat syahadat, kitabi[fikihssuluk; danilontansDi
dalam versi ini bisa jadi bahwa Ratu Giri mengutus pangeran Prapen untuk

memulai mengenalkan Islam ke pulau Lombok.

Dalam versi lain dalam Babad Lombok disebutkan bahwa pada mulanya
kedatangan pangeran Prapen di tolak oleh Raja Lombok yang bersiap-siap
melakukan perlawanan, namun setelah pangeran Prapen menjelaskan maksud
kedatangannya untuk menjalankan misi suci dengan cara damai maka beliaupun

di terima dengan baik. Tetapi di kemudian karena hasutan dari rakyatnya Raja

*De Graaf dan Pegeoud, dalam kajian “Jurnal Pemikiran Sosial Ekonomi Daerah Nusa
Tenggara Barat, Sasak Dahulu dan Masa Depan”, (Mataram: Yayasan Lentera Utama, 2002), 20.
*Babad Lombok, 47,



37

Lombok ingkar janji dan mempersiapkan pasukannya sehingga terjadilah
peperangan, dalam perangan tersebut raja Lombok beserta rakyatnya terdesak dan

melarikan diri ke hutan sehingga kemenangan di pihak orang-orang muslim.

Setelah berhasil menakhlukan kerajaan-kerajaan kecil lainnya oleh Sunan
Prapen, maka dapat dipastikan hampir seluruh wilayah yang di kuasai oleh raja-
raja di Lombok telah terislamkan, termasuk di dalamnya kerajaan Bayan, dan
sebagian di antaranya ada yang masuk Islam secara suka rela dan sebagian lagi
dengan cara kekerasan dikarenakan di beberap tempat pasukan Islam mendapat

perlawanan seperti di Serigi dan Sarwadadi.’

Pengislaman pulau Lombok dilakukan pula oleh guru dari Makasar yang
bernama Sang Suriman Alam bersama putrinya Ni Dewi Sukarnain ke Bayan.® Di
dalam pengislaman dari Makasar ini diawali setelah kekuasaan kerajaan Gel-gel

di-pulau Baliimulai surut.di bawah reja Di Made (1695 M),

Kemudian pada tahun 1626 pulau Sumbawa secara langsung juga di
bawah kekuasaan Makasar, dari arah Barat pada tahun 1639 Mataram secara
besar-besaran menggempur Blambangan yang pada waktu itu menjadi taklukan
Gel-gel.’ Sejak tahun 1632 telah terjadi pertempuran antara orang-orang Makasar
dan setelah orang-orang Makasar dengan orang-orang Bali mengetahui kekuasaan

Gel-gel semakin lemah maka pada tahun 1640 M, Makasar merebut Lombok dari

"Lalu wacana, “Pembawa Dan Penyebar Islam Di Lombok”, Bulletin Museum, No. 1/2000,
21.

8Sjamsudduha, penyebaran Dan Perkembangan Islam, Katolik, Protestan Di Indonesia
(Surabaya: Usaha Nasional, 1987), 32.

°De Graaf dan Pegeoud, dalam kajian “Jurnal Pemikiran Sosial Ekonomi Daerah Nusa
Tenggara Barat, Sasak Dahulu dan Masa Depan” (Mataram: Yayasan Lentera Utama, 2002), 18.



38

kekuasaan Gelgel dengan di taklukkannya pulau Lombok oleh Goa, Islamisasi di
Lombok semakin mantap, mungkin pada waktu itu sudah banyak orang-orang
Makasar yang datang dan bermukim di daerah pantai. Setelah berakhirnya perang
Makasar dan ditandatanganinya perjanjian Bongaya pada tahun 1667, pulau
Sumbawa dan Lombok dinyatakan lepas dari pengaruh Goa. Namun dari sebelah
barat, Bali (Gelgel) tetap mengancam Selaparang sehingga pusat kekuasaan
dipindahkan dari Lombok ke Sumbawa. Menurut pemangku desa Bayan R.
Anggria Kusuma bahwa masuknya Islam di desa Bayan Lombok utara adalah
abad 16, Islam di bawah oleh para penyebar masa lampau yaitu dari Jawa dan

Makasar, mereka mengenalkan Islam secara bertahap. '

Terlepas dari adanya perbedaan tentang siapa yang membawa agama Islam
ke Lombok, yang jela:s masuknya Islam di Lombok membawa suatu efek yang
kurang baik dalam perkembangan selanjutnya. Sacara tidak langsung Islam pecah
menjadi dua aliran yaitu Islam Murni dan Islam Wetu Telu. Islam Wetu Telu

berpusat di daerah Bayan sampai sekarang.
1. Asal-usul Islam Wetu Telu

Di dalam menulusuri asal usul terbentuknya Islam Wetu Telu di Bayan
sampai saat ini juga masih merupakan misteri, kapan dan siapa yang
menamakannya pertama kali. Ada beberapa versi tentang latar belakang
munculnya Islam Wetu Telu sebagai berikut. Sebuah versi menyebutkan bahwa

Islam Wetu Telu terbentuk bersamaan dengan penyebaran Islam di Lombok.

'Wawancara dengan pemangku adat Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara



39

Sebelum tuntas mengajarkan Islam, penyebarnya (Wali atau Muridnya) dengan
sebab yang tidak diketahui meninggalkan pulau Lombok, akibatnya masyarakat
yang masih menganut agama Hindu dan Animisme tidak sepenunhnya mampu
menyerap ajaran Islam. Maka mereka memadukan Animisme, Hindu dan Islam
menjadi satu. Perpaduan inilah yang kemudian disebut dengan Islam Wetu Telu.
Sesungguhnya penganut Islam Wetu Telu itu sebelah kakinya di Islam dan

sebelah lagi Hindu dan Animisme.

Menurut Solichin Salam dalam bukunya Lombok pulau perawan sejarah
dan masa depannya menyebutkan bahwa dalam menyebarkan Islam di Bayan,
para wali mengajarkan secara bertahap, sewaktu penganut Islam Wetu Telu itu
berada pada tahap transisi dari Hindu ke Islam lalu mereka meninggalkan
Lombok.'' Akibatnya tugas mereka belum tuntas dengan sempurna sedangkan
para murid-muridnya yang ditinggalkan tidak berani menyempurnakan apalagi
merubahnya, sehingga lama kelamaan terjadi penyimpangan dari ajaran Islam

yang murni.

Versi lain menyebutkan bahwa Islam Wetu Telu muncul karena adanya
penghinduan yang dilakukan oleh pendeta bernama Dangkian Nirarka yang
dikirim oleh Raja Gel-gel dari Bali pada tahun 1530. Dengan cerdik pendeta itu
mencoba meramu Islam, Hindu dan kepercayaan lama menjadi Singkritisme.
Berbeda dari versi sebelumnnya, Islam Wetu Telu muncul setelah Belanda

_ menguasai Lombok tahun 1890. Belanda mencari taktik untuk mengalahkan orang

USolichin Salam, lombok pulau perawan sejarah dan masa depannya (Jakarta: Kuning
Mas, 1992), 21.



40

Sasak penganut Islam ortodok, maka mereka menciptakan istilah Islam Wetu Telu
dengan tujuan untuk merusak dan mengarahkan kepada pertentangan terus-
menerus. Belanda juga melakukan pemisahan antara Islam wetu telu dengan Islam
waktu lima di saat terjadi bentrok antara ke dua belah pihak di tahun 1933. Untuk
kelompok Islam wetu telu beranggotakan orang-orang sasak penganut
kepercayaan Singkritisme, dan untuk Islam waktu lima terdiri atas penganut Islam

ortodoks.'?

Dari beberapa pendapat diatas, yang jelas bahwa Islam wetu telu sangat
berbau Islam meskipun dalam beberapa acara ritual tampak adanya Singkritisme
antara agama [slam, Hindu dan ajaran Nenek Moyang. Ketiga hal inilah yang
lebih mendekati kebenaran asal-usul Islam wetu telu sebagaimana yang di
ungkapkan oleh Jalaludin Arzaki, Direktur Yayasan Kebudayaan dan
Pengembangan pariwisasta Nusa Tenggara Barat. Juga versi yang menyebutkan
bahwa Islam wetu telu terbentuk atau muncul setelah Belanda menguasai

Lombok."
2. Sarana Penyebaran Ajaran Islam Wetu Telu

Di dalam penyebaran agama Islam di Lombok, bahasa pengantar yang
digunakan oleh para penyebar agama I[slam adalah bahasa Jawa Kuno. Dalam

menyampaikan ajaran Islam, para wali tersebut tidak serta merta menghilangkan

1211,
Ibid., 23.
"Rasmianto, “Interrelasi Kiai, Penghulu dan Pemangku Adat dalam Tradisi Islam Wetu
Telu di Lombok™. Jurnal el-Harakah, Vol. 11, No. 2 (2009), 141-142.



41

kebiasaan lama masyarakat yang masih menganut kepercayaan lamanya.I4 Bahkan
terjadi akulturasi antara Islam dengan budaya masyarakat setempat, karena para
penyebar tersebut memanfaatkan adat-istiadat setempat untuk mempermudah

penyampaian Islam.

Dalam penyampaian ajaran agama Islam di Bayan maka kitab-kitab ajaran
agama pada masa itu yang di gunakan oleh para Da’l agama (Wali) berasal dari
bahasa Arab dan kemudian disalin ke dalam bahasa Jawa Kuno dengan

menggunakan tembang agar dapat menarik simpati masyarakat, seperti:‘5

Bismillah, hamba manah
Hanebut namaning Allah
Kang murah ing dunya reko
Ingkang asih ing akherat
Kang puji tan pegat
Tan ana ratu liang agung
Satuhune among Allah.
Artinya:“dengan nama Allah, hamba hati
Meryebut nama-Allah
Yang maha murah di bumi
Yang maha pengasih di akherat
Yang terpuji tak terputus
Tak ada ratu yang agung
Sesungguhnya hanya Allah.
Di samping kitab-kitab agama itu terdapat juga kitab-kitab cerita yang

berbahasa kuno dengan menggunakan tembang dan menceritakan kemuliaan
Islam, Jatiswara dan pahlawan-pahlawan Islam seperti Amir Hamza, Syaidina

Hasan, dan sebagainya. Sedangkan media penulisan kisah cerita itu sendiri adalah

147.ki Yamani Athhar, kearifan lokal dalam ajaran islam wetu telu di Lombok, Jurnal
Studi Islam dan Masyarakat, Vol 9, No. 1 (Surabaya: IAIN Surabaya, 2009), 75.

1SRamlan Samiana, “Islam Waktu Telu (Studi Historis Tentang Perkembangan di Desa
Sembalun Kecamatan Aikmel Lombok Timur Nusa Tenggara Barat)”, (Skripsi, IAIN Sunan
Ampel Fakultas Adab, Surabaya, 1997), 29.



42

dengan menggunakan takepan atau lontar yang banyak tersebar di kalangan

masyarakat desa dan dusun di pulau Lombok."®

Istri lanang sami sembahyang

Perawan lan jejaka sami bisa baca Al-Quran
Hatine sami becik

Hadil ning kawimipun

Wis takdir ing pangeran

Haring raja mardengkasmi

Sing karsane hana nuga kapanggin.

Ini merupakan contoh bagian pertama dari kembang sinom yang dikutib

dari lontar Da’jal di Bayan, yang artinya kurang lebih sebagai berikut:'?

Wanita dan pria semua sembahyang

Semua gadis dan jejaka bisa membaca Al-Quran
Tiada kebencian dihati

Semua berhati baik

Adil terhadap rakyat

Sudah kehendak tuhan

Pada raja mardengkasmi

Semua keinginannya bisa tercapai.

Adapun syahadat bagi para penganut Wetu Telu dilengkapi dengan

kalimat dalam bahasa Jawa Kuno, contoh syahadat yang di gunakan sebagai

berikut:

“Wruh ingsun nora ono pangeran iyaning Allah Lan wruh ingsun Nabi

Muhammad utusan Allah, Atau: Asyhadu ingsun sining wruh anyak sini

angestoken norana pangeran sebenere hanging Allah pangeran sebenere setuhune

Nabi Muhammad utusan Allah.'®

%Ibid., 29.
ibid., 30.

187aki Yamani Athhar, kearifan lokal dalam ajaran islam wetu telu di Lombok, Jurnal
Studi Islam dan Masyarakat, Vol 9, No. 1 (Surabaya: IAIN Surabaya, 2009), 81.



43

Penyampaian ajaran agama seperti itu di Lombok khususnya di desa
Bayan yang diwajibkan untuk melakukan peribadatan adalah para Pemangku adat
atau Penghulu saja, sedangkan yang lainnya hanya percaya kepada penghulu
tersebut karena penghulu lebih dekat dengan roh, dan roh lebih dekat dengan

Tuhan."

Dalam dugaan bahwa praktik tersebut bertahan karena para Wali yang
menyebarkan Islam pertama kali tersebut, tidak sempat menyelesaikan ajarannya,
sehingga masyarakat waktu itu terjebak pada masa peralihan. Para murid yang
ditinggalkan tidak memiliki keberanian untuk mengubah praktik pada masa
peralihan tersebut ke arah praktik Islam yang lengkap. Hal itulah salah satu

penyebab masih dapat ditemukannya penganut Wetu Telu di masa modern ini.

Dalam masyarakat Lombok yang awam menyebut kepercayaan ini dengan
sebutan "Wetu | Telu! -sebagai akulturasi-dari ajaran; Islam, dan sisa kepercayaan
lama yakni Animisme, Dinamisme, dan kerpercayaan Hindu. Selain itu karena
penganut kepercayaan ini tidak menjalankan peribadatan seperti agama Islam
pada umumnya (dikenal dengan sebutan "Waktu Lima" karena menjalankan
kewajiban salat Lima Waktu). Yang wajib menjalankan ibadah-ibadah tersebut
hanyalah orang-orang tertentu seperti penghulu atau pemangku adat (Sebutan
untuk pewaris adat istiadat nenek moyang). Kegiatan apapun yang berhubungan

dengan daur hidup (kematian, kelahiran, penyembelihan hewan, selamatan dll)

YEdelwish, “Islam wetu telu”, dalam http://agyuz.student.umm.ac.id/2010/08/26/islam-
wetu-telu/, (26 November 2012).




44

harus diketahui oleh penghulu atau pemangku adat dan mereka harus mendapat

bagian dari upacara-upacara tersebut sebagai ucapan terima kasih dari tuan rumah.

Kepercayaan dan pendapat yang menyebar pada sebagian besar dikalangan
luar meyakini bahwa Wetu Telu itu adalah ajaran agama dan kepercayaan yang
dianut oleh masyarakat atau komunitas adat Bayan, Kecamatan Bayan, Kabupaten

Lombok Utara.

Pandangan masyarakat luas yang berkembang seperti ini sangat disesalkan
oleh semua tokoh adat, tokoh agama dan masyarakat atau komunitas adat Bayan
pada khususnya, terlebih secara tertulis telah dipublikasikan melalui sebuah buku
yang berjudul Satu Agama Banyak Tuhan, karya Kamarudin Zaelani yang
diterbitkan oleh percetakan Pantheon Media Pressindo bulan Maret 2007, isi yang
tertuang yang ada dalam buku tersebut dinilai sangat mendiskriditimasi komunitas
adat Bayan karena sumber yang ditemui masih;senihak dan belum memahami apa

sebenarnya Wetu Telu tersebut.?’

Sementara itu menurut Raden Anggria Kusuma mengatakan bahwa istilah
waktu dalam Islam Wetu Telu itu salah penggunaan tetapi yang benar adalah
Wetu Telu dengan alasan bahwa Wetu berarti kemetuan dari tiga hal yaitu
bertelur, tumbuh dan beranak. Dengan tetap terpeliharanya ketiga hal tersebut

maka kesuburan dan kemakmuran di dunia ini akan lestari.?!

PKamarudin Zaelani,. Satu Agama Banyak Tuhan (Jakarta: pantheon media pressindo,
2007), 66.

*'Wawancara dengan pemangku adat R. Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok Utara.



45

Setelah melihat perjalanan Islam di Lombok di atas maka penulis lebih
condong kepada putra dari Sunan Giri yaitu pangeran Prapen yang mengenalkan
Islam pertama kali di pulau Lombok sehingga setelah sepeninggalan pangeran
Prapen ke Sumbawa masyarakat Sasak mencampurkan Islam dengan kepercayaan
lama dan menjadi budaya wetu telu yang di anut oleh masyarakat Sasak di
lombok. Kemudian di dalam melakukan perkembangan Islam wetu telu, maka
selanjutnya penulis akan memperdalam lagi tentang perkembangan Islam wetu

telu di desa Bayan kecamatan Bayan Lombok Utara Nusa Tenggara Barat.

B. Perkembangan Islam Wetu Telu di Bayan

Di dalam perkembangan Islam Wetu Telu di desa Bayan menurut
pemangku adat Raden Anggria Kusuma menjelaskan bahwa sebelum munculnya
Islam Wetu Telu terlebih dahulu melalui proses kekuasaan kerajaan”Bali yang
berkuasa selama kurang lebih 300 tahun lamanya. Kerajaan Bali yang memerintah
secara dikdaktor itu mempengaruhi Islam yang masih muda pada waktu itu.
Pengaruhnya yang begitu besar, baik terhadap alam pikiran dan kehidupan sehari-
hari, sampai terhadap masalah pengabdian kepada tuhan di bebankan kepada kyai,
karena di dalam agama Hindu-Bali yang berkewajiban menjalankan agama adalah

para “Pedande”.

Pada tahun 1535 pendeta bernama Dangkian Nirarka yang dikirim oleh
Raja Gel-gel dari Bali melakukan penghinduan ke dalam agama Islam, pada saat

itu pendeta melakukan peramuan antara ajaran Islam, Hindu, dan kepercayaan



46

lama kepada suku sasak di Lombok.?? Sehingga Islam di Lombok akhirnya
terpecah menjadi dua, yaitu aliran zanir yang kemudian menjadi Islam murni dan
aliran bathin yang kemudian menjadi Islam wetu telu. Islam wetu telu merupakan
aliran bathin, tidaklah sembarangan orang yang dapat menerima dan
mengamalkannya, sehingga lebih banyak di ekspresikan atau di ragakan di bidang
adat, dan tidaklah mengherankan jika para penganut Islam wetu telu sangat
fenatik terhadap adat, karena menjalankan adat berarti menjalankan agama, dan
sebaliknya menjalankan agama berarti menjalankan adat, adat dan agama menjadi

satu tidak lagi dapat dipisahkan dan dibedakan.”

Di dalam perkembangan Islam wetu telu di lombok jika di lihat dari
sejarahnya bahwa Islam wetu telu ada setelah sepeninggalan para Da’l dari Jawa
di perkirakan pada abad 16 masehi. Para Da’i dari Jawa tersebut melanjutkan
perjalanan ke pulau Sumbawa, sehingga penyebaran agama Islam belumlah
mencapai kesempurnaan (tujuan yang di harapkan). Ketidak sempurnaan
penyebaran agama Islam itu dapat di nilai dari adanya kebimbangan dari sanubari
masing-masing masyarakat Lombok sepeninggal sunan Prapen. Ilmu atau ajaran-
ajaran agama yang di sampaikan dirasanya belum mencukupi pemahaman yang
berarti pada masyarakat Lombok itu sendiri. Dengan keadaan sedemikian itu,
maka penanaman ajaran agama tersebut dipadukan dengan ajaran agama
sebelumnya yaitu agama Hindu-Bali. Kemudian di dalam perpaduan tersebut

memunculkan adanya Islam wetu telu, kepercayaan seperti ini terus berkembang

27aki Yamani Athar, kearifan lokal dalam ajaran islam wetu telu di lombok, ulumuna,
volume IX edisi 15 nomer 1, 83.

Bwawancara dengan pemangku adat Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara.



47

sejalan dengan perkembangan Islam, usaha para mubaligh yang ingin
mengembalikan ajaran Islam murni, pada masa-masa itu belum menampakkan
hasil yang baik. Sehingga tidak pelak lagi pengikut Islam wetu telu di pulau
Lombok dari hari ke hari semakin bertambah. Ini disebabkan karena orang-orang
yang baru masuk Islam banyak di pengaruhi serta di rangkul oleh mereka yang

sudah lama menganut ajaran Islam wetu telu®*

Bila diamati adanya Islam wetu telu yang ada di desa Bayan ini tidak jauh
beda dengan Islam wetu telu yang ada di Lombok. Sebab, desa Bayan adalah
salah satu pusat perkembangan dari Islam wetu telu yang ada di Lombok tengah
dan Lombok timur. Perkembangan tersebut dapat di buktikan dengan adanya
masjid kuno bernama Bayan Beleq yang berdiri di desa Bayan sampai sekarang,
masjid ini biasanya di jadikan sebagai tempat sembahyangnya para komunitas

wetu telu.®

Berkembangnya Islam wetu telu di Lombok dari generasi ke generasi akan
lebih menguntungkan bagi komunitas Islam wetu telu karena dengan adanya
kolonial Belanda di pulau Lombok. Pada tahun 1890-an Islam wetu telu yang
beranggotakan orang-orang Sasak penganut kepercayaan Singkritisme ini di pihak
Belanda, sehingga dengan datangnya Belanda ke Lombok Islam wetu telu dengan

mudah berkembang ke daerah-daerah di sekitar pulau Lombok, seperti desa Bayan

27aki Yamani Athar, kearifan lokal dalam ajaran islam wetu telu di lombok, ulumuna,
volume IX edisi 15 nomer 1, 83.

Wawancara dengan penghulu Raden Jambi Anom, 23 November 2012, di desa bayan
Lombok utara.



48

(Lombok utara), desa Pengadangan (Lombok tengah), desa Sukarare (Lombok

timur), dan desa Lingsar (Lombok barat).”®

Kemudian sekitar abad ke 20, Islam wetu telu selain mendapat lindungan
dari pihak kolinial Belanda juga mendapat serangan dari golongan Islam murni
(Islam waktu lima), mereka membentuk suatu pergerakan yang di sebut “Gerakan
Dewi Anjani” golongan ini juga melancarkan pembangkangan terhadap
pemerintah kolonial Belanda, yaitu enggan melakukan kerja rodi dan membayar

pajak.

Selanjutnya pada tahun 1945 dengan runtuhnya pemerintahan jepang dan
timbulnya pemerintah republik Indonesia di daerah telah memberikan peluang
bagi tokoh agama untuk mengembangkan siarnya dengan leluasa yang mana jauh
sebelumnya aktivitas-aktivitas siar banyak di hilangi. Lebih-lebih pemerintah
Belanda dan. Jepang: sengaja menjauhkan para ulama’, dari masyarakat dan tak
segan-segan mereka para ulama’ banyak yang di fitnah bahkan ada yang sampai
di bunuh. Sehingga dapat di simpulkan bahwa perjalanan siar Islam di Lombok
menjadi terhambat, sementara disisi lain, para pengikut Islam wetu telu semakin
hari semakin bertambah, ini disebabkan juga karena para pemeluk Islam murni
yang baru tidak lagi mendapat pembinaan dari para mubaligh, dan pada masa-

masa inilah Islam wetu telu berkembang dengan pesatnya.

Adapun di dalam perkembangan Islam wetu telu dalam kehidupan suku

Sasak di desa Bayan Lombok Utara adalah:

*Jamaludin, Sejarah Sosial Islam di Lombok Tahun 1740-1935 (Studi Kasus Terhadap
Tuan Guru), (Jakarta: Puslitbang Dan Khazanah Keagamaan, 2011), 214.



49

1. Bidang Ajaran

Di dalam menelusuri bidang ajaran agama Islam wetu telu, disini akan di

garis bawahi hal yang menjadi pegangan para penganutnya, antara lain:
a. Aqidah Islam Wetu Telu

Penganut Islam wetu telu tetap percaya kepada Allah SWT. Sebagai tuhan
yang maha Esa dan mereka juga percaya pada malaikat namun yang mereka
ketahui hanya malaikat Munkar, Naqir, dan Izrail.”’ Begitu juga halnya tentang
kepercayaan masyarakat Bayan terhadap kitap suci yang di turunkan Allah SWT.
Namun mereka tidak kenal kecuali kitab suci al-Quran, apa yang di sebut Injil,

Taurat, dan Zabur, ketiganya mereka tidak kenal.

Kepercayaan mereka terhadap Nabi dan Rasul juga demikian artinya
mereka percaya sepenuhnya namun mereka tahu siapa orangnya dan berapa
jumlahnya, sedangkan percaya pada qadha dan gqadar serta hari kiamat

sepenuhnya mereka percayai.

Selain kepercayaan-kepercayaan tersebut di atas penganut Islam wetu telu
juga percaya akan adanya dewa yang merupakan persamaan pengertian dengan
tuhan, dimana dewa atau tuhan itu mempunyai kekuasaan penuh bagi manusia.
Untuk dewa-dewa inilah akhirnya di buat tempat-tempat pemujaan yang disebut
‘pendewa’ yaitu sebagia tempat melakukan upacara yang bertujan untuk meminta
permohonan agar sembuh dari penyakit ataupun minta selamat, dan pelaksanaan

nazar. Hal ini dilakukan dan di tunjukkan kepada dewa, kemudian dewa-dewa

HHamka, perkembangan kebatinan di Indonesia (Jakarta, bulan bintang, 1990), 96.



50

inilah yang akan menyampaikan permohonan itu kepada tuhan. Segala sesuatu
yang berhubungan dengan pendewa ini ada pada seorang mangku, sedangkan hal-
hal yang berhubungan dengan tugas dan kewajiban agama Islam wetu telu

seluruhnya dipimpin dan dikerjakan oleh penghulu (kyai).

Memperhatikan penjelasan di atas, maka dapat ditarik kesimpulan bahwa
hubungan manusia dengan tuhan menurut kepercayaan Islam wetu telu, dapat di

tempuh melalui dua jalur, yaitu:

1) Hubungan Manusia, Mangku, Dewa dan Tuhan

Dalam hal ini status Dewa dan Mangku adalah sebagai penghubung.
Apabila manusia mempunyai hajat terhadap tuhan, maka mereka minta pada
Mangku untuk mengantarkan atau memimpin upacara di pedewa (tempat
pemujaan) sebab mangkulah yang dianggap paling tahu, kepada dewa mana
permohonan itu dilakukan, dan bagaimana caranya di lakukan, setelah-itu dewalah
yang melanjutkan maksutnya kepada tuhan dan akhirnya tuhanlah yang

memutuskan.

2) Hubungan Manusia, Penghulu dan Tuhan

Hubungan kedua ini adalah hubungan yang menurut paham penganut
Islam wetu telu status penghulu sebagai penghubung atau wasilah. Apabila
manusia mempunyai hajat pada tuhan maka penghululah yang mengantarkannya,
karena itu penghululah sebagai petugas masyrakat untuk menghubungkan
langsung dengan tuhan menurut tata cara agama. Dengan demikian seluruh tugas

dan kewajiban dari tuhan, cukup dikerjakan oleh penghulu. Ini sesuai keterangan



51

dari tokoh Islam wetu telu, yang mengatakan “urusan ibadah menjadi kewajiban
Penghulu (kyai) semata-mata, orang-orang yang bukan penghulu tidak melakukan
sholat dan puasa”. Menurut keyakinan masyarakat bayan penghululah yang akan
menanggung semua dosa pengikutnya. Sedangkan penghulu sendiri ibadahnyapun
tidak sempurna. Pelaksanaan ibadah bagi semua penghulu tidak sama, oleh karena
mereka tidak berpegang pada Al-Quran dan hadist, melainkan pada catatan-

catatan yang ada di atas lontar, yang di tulis dengan huruf jawa madya.?®

Kemudian dalam membaca dua kalimat syhadat, penganut Islam wetu telu
membaca dengan memakai bahasa jawa madya, itupun dibaca sekali seumur
hidup, di waktu mereka menikah. Di samping itu, penganut Islam wetu telu juga
percaya pada adanya kitab suci Al-Quran, kepercayaan mereka terhadap kitab suci
Al-Quran tidak sempurna, sebab menurut mereka Al-Quran hanya bisa di baca
oleh para penghulu saja. Sementara masyarakat yang statusnya biasa (bukan
penghulu) tidak boleh membacanya. Itupun pembacaan kitab suci Al-Quran oleh
penghulu hanyalah sebagai do’a tidak di jadikan sebagai pedoman dalam syari’at

mereka.

Selain meyakini kitab suci Al-Quran dan hadist penganut Islam wetu telu
juga mempunyai keyakinan dan mengaku akan kebenaran dari pada kitab-kitab
peninggalan nenek moyang mereka yang juga di jadikan sebagai pegangan hidup

mereka. Adapun kitab-kitab tersebut adalah sebagai berikut:

a) Kitab- kitab kewalian yang terdiri dari:

BWwawancara dengan pembengkal Raden As Janun, 24 November 2012, di desa Bayan
Lombok utara.



52

¢ Kitab Bayanullah
e Kitab Bayanul Rabbi
* Kitab Bayanul Alif

o Kitab Nughtnan Ghaib

Isi dari kitab tersebut berkisar pada rahasia kemanusiaan dan pengabdian,

asal usul kejadian manusia.

* Kitab tentang Marifat, yaitu kitab Tunpah

* Kitab takepan dari lontar yang di sebut dengan Jatiswara.
Kitab ini bertuliskan bahasa jawa madya dan berisikan
tentang filsafat hidup, akhlak, dan ajaran agama lainnya.

o Kitab takepan Laduni

* Kitab takepan Nursada dan Nurcahaya

* Kitab takepan Puspa Karma.*®

b. Syari’ah Islam Wetu Telu

1) Syahadat

Seperti penulis jelaskan sebelumnya, bahwa penganut Islam wetu telu
adalah mengakui kalimat syahadat yang di pakai oleh para umat Islam pada
umumnya, yakni “Asyhadu an-laa ilaaha illallaah, Wa asyhadu anna
Muhammadan rasuulullaah”. Selain itu syhadat yang digunakan juga berbahasa
Jawa madya. Kemungkinan besar ini disebabkan karena para penyebar agama

Islam pertama di Lombok terutama didalam menyajikan materi dakwahnya

*®Wawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara.



53

mereka menggunakan bahasa Jawa sebagai bahasa pengantar. Tentunya ini dapat
kita maklumi karena mereka para penyebar pertama di Jawa, sehingga tidak
mengherankan mereka menggunakan bahasa Jawa sebagai bahasa para penganut
Islam wetu telu terutama yang berhubungan dengan masalah agama, walaupun
syahadat yang mereka pakai adalah berbahasa Jawa, namun isi dan maksudnya

sama dengan syahadat yang di gunakan oleh umat Islam pada umumnya.

Di samping itu, menurut seorang penganut Islam wetu telu bernama Raden
Hadikusuma bahwa sebelum seseorang membaca syahadat, maka terlebih dahulu
ia harus berwudlu dan membaca istighfar, kemudian baru boleh membaca
syahadat. Diharuskannya mereka membaca istighfar sebelum membaca syahadat,
karena menurut keyakinan mereka bahwa barang siapa yang hendak bersaksi

kepada tuhan maka ia harus suci dan bersih dari dosa serta untuk membersikan

dosanyajcmakal orang tersebut harusmembaca istighfar.
Adapun istighfar di baca juga berbahasa Jawa madya yang berbunyi:*

“Astagha firullah, tuwan saksina marina ing Allah
ingkang agung, ingkang alif, ingkang samar, ingkang
nyata, ingkang tan baya, maka anira manede patobat
akan ing Allah kot Allah lan moga manira antuk kang
sapanat andika  Rasulullah  alaihi  wassalam,
astaghfirullah al azim”

Artinya: saya mohon ampun Allah, tuan saksikan lan
tobat saya kepada Allah, Yang Maha Halus, Yang
Maha Samar, dan Yang Maha Nyata, maka kembalinya
semua pertobatan kepada Allah dan semoga mendapat
sapaat dari Rasulullah, saya mohon ampun ya Allah
yang maha besar.

*wawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara.



54

Setelah membaca istighfar, maka barulah membaca
syahadat yang berbunyi:

“Wrun ingsun nora ana pangeran lyaning Allah, lan
wrun ingsun nabi Muhammad utusan Allah, atau
ashadhu insun sining wrun, anyak sisni angke atoken
norana pangeran sebenere nanging Allah, pangeran
sebenere setuhuni nabi Muhammad utusan Allah.
Artinya: saya bersaksi bahwa tidak ada tuhan yang di
sembah selain Allah, dan saya bersaksi bahwa nabi
Muhammad adalah utusan Allah, atau saya bersaksi
kepada yang maha mengetahui bahwa tuhan yang
paling besar adalah Allah,dan utusannya yang paling
utama dari utusan Allah adalah Nabi Muhammad
saw.

Pembacaan syahadat dengan menggunakan bahasa jawa madya, terbatas
pada orang-orang awam dengan kata lain orang yang bukan penghulu, sementara
orang yang statusnya sebagai penghulu tetap membaca syhadat dengan
menggunakan bahasa arab sebagaimana syahadat biasa. Dibolehkannya orang
awam memakai syahadat dengan menggunakan jawa madya, karena mereka tidak
bisa membacanya dengan bahasa arab. Ini di sebabkan karena mereka tidak
pernah belajar, membaca Al-quran (mengaji), seperti penulis jelaskan
sebelumnya, bahwa yang boleh membaca Al-quran hanyalah orang-orang yang

statusnya pemangku jadi yang bukan pemangku tidak di perbolehkan membaca

Al-quran.

Ttulah sebabnya, syahadat yang mereka pakai adalah syahadat yang
berbahasa jawa madya, lagi pula mereka membaca syahadat sekali seumur hidup,
yakni sewaktu mereka menikah, itupun dituntut oleh penghulu, namun bagi

penghulu, membaca syahadat adalah rutin sebab para penghulu tetap



55

melaksanakannya shalat, lain halnya dengan masyrakat biasa yang tidak

melaksanakan shalat.

2) Shalat Islam Wetu Telu

Menurut komunitas Islam wetu telu, bahwa yang bukan penghulu tidak
boleh sembayang, jadi yang wajib melaksanakan sholat hanyalah penghulu.
Mereka hanya mengakui tiga rukun dari lima rukun Islam yaitu syhadat, sholat,
dan puasa.

Oleh karena mereka tidak mempunyai pedoman yang sama, maka cara
beribadah bagi tiap-tiap daerah berbeda-beda pula, terutama mengenai sembayang
dan waktu mengakhiri puasa, sedangkan mengenai ibadah sholat maka penulis
akan memaparkan sebagai berikut:

e Golongan pertama: mereka melakukan sembahyang lima kali dalam
sehari semalam (subuh, dzuhur, ashar, maghrib, dan isya’) namun
yang melaksanakannya terbatas pada penghulunya.

¢ Golongan kedua: mereka melakukan sembahyang hanya sembhayang
dzuhur pada hari jum’at, sembhayang pada hari raya idul fitri dan
isdul adha, sembhayang taraweh pada bulan puasa dan sembahyang
mayit, dan yang melaksanakannya yaitu penghulu.

¢ Golongan ketiga: mereka melakukan sembahyang hanya hari kamis
sore (ashar), sembahyang subuh hanya pada hari raya idul fitri,
sembahyang dzuhur pada hari jum’at dan yang melaksanaknnya yaitu

penghulu dan pemangku.



56

¢ Golongan keempat: mereka melakukan sembahyang subuh pada hari
raya idul fitri, sembahyang dzuhur pada hari jum’at, seembahyang
tarawih selama bulan ramadhan dan sembahyang mayit, yang
melaksanakannya adalah penghulu.

e Golongan kelima: waktu sembahyang di tentukan sebagai berikut:
selain penghulu bertugas sebagai marbot (penjaga masjid) penghulu
tersebut sembahyang lima waktu sehari semalam berturut-turut selama
tujuh hari, tetapi apabila dia tidak bertugas lagi maka ia hanya
sembahyang jum’at, ssmbahyang taraweh, sembahyang bulan puasa,
sembahyang hari raya idul fitri dan sembahyang mayit.

Dari beberapa golongan yang ada di atas bahwasanya komunitas Islam

wetu telu yang ada di Bayan mereka termasuk golongan pertama yang melakukan
sembahyang lima kali dalam sehari semalam.*'

3) Puasalsiam Wetw Teiu

Dalam melaksanakan ibadah puasa, penganut Islam wetu telu dari tiap-tiap
desa baik secara permulaan puasa maupun cara mengakhiri puasa. Adapun cara

mereka melakukan puasa adalah sebagai berikut:*

Di daerah Pengadangan (Lombok timur) dan sekitarnya puasa dilakukan
oleh penghulu mulai tanggal 1 Ramadhan, sedangkan didaerah Pujut (Lombok
tengah) mulai puasa tanggal 1 ramadhan, di Pejanggik (Lombok barat) mulai

puasa pada tanggal 3 ramadhan.

3'wawancara dengan penghulu Raden Jambi Anom, 23 November 2012, di desa bayan
Lombok utara.
“Ibid.



57

Sementara di daerah Bayan sendiri mulai tanggal 2 ramadhan dan berakhir

pada 1 syawal, adapun cara pelaksanaannya sebagai berikut:

Pada hari pertama sampai hari keempat belas mereka memulai
berbuka puasa setelah matahari terbenam.
Pada hari kelima belas sampai hari kedua bulan satu mereka berbuka
puasa setelah matahari condong ke barat.
Pada hari kedua puluh dua sampai hari kedua puluh Sembilan, mereka

berbuka puasa setelah matahari di ufuk barat tidak kelihatan.

Pada waktu penguburan mayit, penghulu dapat berbuka puasa ketika acara

makan bersama. Dan beberapa orang penghulu hanya berpuasa pada awal puasa

selama tiga hari.

Selain larangan makan dan minum, dalam ajaran Islam wetu telu terdapat

larangan-larangan dan keharusan pada saat berpuasa, antara lain:

Selama puasa laki-laki dan perempuan tidak boleh kumpul, baik siang
hari maupun malam hari.

Waktu siang hari tidak boleh tidur dan mandi.

Bila asap masuk hidung puasa batal.

Bagi yang tidak puasa harus memberi makan atau menjamin (buka
puasa) pada orang yang berpuasa.

Kalau ada selamatan siang hari boleh berbuka.

Tidak boleh keluar darah dan bicara kotor.

Tidak boleh mengkadha sembahyang

Tidak boleh berbuka dan sahur yang mewah-mewah



58

Adapun ritual keagamaan mengenai perkembangan Islam wetu telu di atas
dapat digolongkan kedalam beberapa kepercayaan Islam wetu telu di Bayan,

antara lain:
4) Kepercayaan Terhadap Makhluk Supernatural

Penganut Islam wetu telu, pada umumnya percaya akan adanya makhluk-

makhluk supernatural. Adapun makhluk-makhluk tersebut antara lain:*

e Batara Guru adalah raja dewa-dewa yang menurunkan raja.

e Beboro’ adalah hantu yang berkeliaran saat maghrib tiba.

e Lea’ atau sela’ sebenernya bukan makhluk halus melainkan manusia
biasa, seseorang dapat menjadi lea’ atau sela’ disebabkan memiliki
ilmu lea’ (ilmu hitam), karena ia bisa menjadi bermacam-macam

bentuk yang sesuai dengan kehendaknya.

5) Upacara-upacara Islam wetu telu

Di dalam upacara Islam wetu telu ini seperti halnya penganut agama lain,
penganut Islam wetu telu juga mengenal beberapa upacara, baik itu upacara yang
berhubungan dengan Negara, maupun yang berhubungan dengan upacara
keagamaan, para penganut Islam wetu telu sangat memperhatikannya terutama

cara pelaksanaannya. Sebab menurut mereka kalau dalam pelaksanaannya upacara

BRasmianto, Interaksi Kiai, Penghulu dan Pemangku adat dalam tradisi Islam wetu telu di
Lombok jurnal el-Harakah, Vol. 11, No. 2, (Surabaya: IAIN Surabaya, 2009), 140.



59

keagamaan kurang sempurna, maka besar kemungkinan bencana akan menimpa

mereka, karena itu pelaksanaannya terlihat sekali kehati-hatian mereka.

Adapun menurut informan yang berhasil penulis wawancarai memberikan
penjelasan tentang upacara-upacara yang bisa dilakukan oleh para penganut Islam

wetu telu di Bayan, diantaranya:
a) Upacara Negara

Upacara Negara adalah upacara yang berupa peringatan, seperti peringatan
17 agustus, kebangkitan nasional dan lain-lainnya. Disini yang memimpin upacara
adalah tetap dipimpin adat, jadi dalam upacara ini pelaksanaannya mirip sekali
dengan upacara keagamaan, hanya saja bedanya upacara Negara yang
menghadirinya hanya laki-laki saja serta tempatnya di balai Desa*® Tidak
menurut keyakinan mereka hanya kaum laki-lakilah yang memiliki jasa dalam
berjuang mati-matian didalam membela bangsa dan tanah’ air. tulah sebabitya
dianggap tidak pantas menikmati peringatan ini, dan upacara ini baru ada setelah

kemerdekaan dimana sebelumnya tidak ada.
b) Upacara Desa

Pelaksanaan upacara ini tidak mempunyai jadwal yang tetap tidak seperti
upacara Negara, sebab upacara ini sendiri dilaksanakan pada saat tertentu, yaitu
ketika timbulnya wabah penyakit pada waraga desa. Yang memimpin upacara

adalah tokoh agama yang disebut penghulu (kyai).

3 ywawancara dengan kades Raden Sugeti S.Sos di desa Bayan Lombok
utara 24 november 2012



60

Asal-usul terjadinya ini, dilaksanakan adalah karena dahulu di desa Bayan
pernah tertimpa penyakit hilang ingatan, dan menurut mereka bahwa penyakit
tersebut diakibat karena turunnya baqeq renjani (sejenis makhluk halus yang
terdapat di kaki gunung renjani ke desa Bayan, dan bagi mereka yang sempet
melihatnya akan terkejut yang luar biasa sehingga berpengaruh kepada jiwanya
yang selanjutnya akan terauma dan pada akhirnya membuat hilang ingatan
(kesadaran). Dalam pelaksanaan upacara ini orang desa membuat semacam sesaji
atau sesajen yang secara bersama-sama meletakannya dibawah pohon besar yang
disebut dengan “kayu baqeq” (pohon makhluk halus), yaitu suatu pohon yang

tumbuh dibawah kaki gunung renjani.

Upacara ini dilaksanakan setelah tiga hari berjangkitnya wabah penyakit,
karena setelah tiga hari beqeq-beqeq tersebut kembali ke kayu beqeq. Dan waktu
itulah sesajen diserahkan, sedangkan bagi sipenderita pada saat upacara
berlangsung, dalam keadaan bagaimanapun ia harus hadir dan tidak jarang para
penderita di gendong untuk dapat kesana, setelah upacara selesai, masyarakat

pulang sambil menunggu hasilnya.

c) Upacara Pertanian

Upacara ini terdiri dari empat macam upacara, diantaranya adalah:

e Upacara Membuka Tanah (sawah dan perkampungan)

Berhubung dulu desa Bayan adalah hutan lebat dan angker, dan untuk

membuka tanah pertanian dan pemukiman maka masyarakat setempat harus



61

membuka hutan, namun membuka hutan untuk di jadikan lahan pertanian dan
pemukiman tidaklah mudah, banyak hal yang harus dipersiapkan oleh warga desa
Bayan sebelum membuka hutan, sebelumnya harus mengadakan upacara-upacara.
Upacara ini disebut “Gawe buka tanah” (buka tanah) dimana upacara ini

dilakukan pada saat menjelang membuka tanah.

Dalam upacara ini yang menjadi pemimpin adalah sang pawang,
dipilihnya sang pawang untuk upacara ini, karena dialah yang tahu seluk-beluk
hutan terutama hutan mana yang boleh dijadikan ladang pertanian dan dijadikan
pemukiman. Bila dalam pemilihan tanah itu salah maka tanah yang dijadikan
ladang pertanian itu tidak akan membawa kesuburan dan akan gersang, dan bila
dijadikan tempat pemukiman maka tanah itu selalu mendatangkan bencana, baik

bencana bumi atau wabah penyakit.

Jadi dalam upacara pemilihan tanah (membuka;tanah) pemilihan  hari
pelaksanaan upacara, pimpinan upacara harus hati-hati, di sini reputasi seorang
pawang yang dijadikan pemimpin upacara tidak lagi diragukan dengan kata lain
sudah mampu. Selain alat-alat yang digunakan dalam upacara pembuka tanah
haruslah serba baru, seperti kapak, cangkul dan lain-lain, semuanya harus baru
(tidak pernah dipakai) sebab menurut keyakinan mereka dengan memakai alat
serba baru, maka tanah yang akan dibuka tersebut akan memberikan hasil yang
baik bagi warga yang bersangkutan, dan yang lebih penting lagi tanah serta pohon

yang akan digali dan di tebang tidak akan sulit.

e Upacara Turun Bibit



62

Pada masa-masa mulainya bercocok tanam, masyrakat desa Bayan
penganut Islam wetu telu juga tidak lepas dengan upacara-upacaranya, seperti
yang dilakukan menjelang cocok tanam adalah “Gawe entun bine” (turun bibit).
Dimana pelaksanaan upacara ini bertujuan untuk mensucikan bibit-bibit yang
hendak di tanam, sebab menurut keyakinan mereka bahwa bibit-bibit yang hendak
di tanam di sawah harus di sucikan terlebih dahulu agar bibit tersebut nantinya

akan mendapat hasil yang suci dan tanpa cela (halal).

Biasanya bibit-bibit tersebut ditempatkan di lumbung yang pada waktu
pelaksanaan upacara ada orang-orang tertentu yang ditugaskan untuk mengambil
bibit-bibit terssebut, dan orang yang di tugaskan dinamakan “petoa”. Lalu upacara

tersebut dipimpin oleh seorang “pekasih” (orang yang tugasnya mengatur irigasi).

Di dalam pelaksanaan upacara ini, terlebih dahulu bibit yang ada di
lumbung padi dikeluarkan oleh patoa’ yang di junjung dengan cara digendong
(tanpa di lempar) dari atas lembung. Ini dimaksudkan agar bibit-bibit tersebut
mendapat berkah dari tuhan yang maha Esa. Kemudian setelah tiba di bawah,

bibit-bibit tersebut dijejerkan, disiram, dan diberi parutan kelapa.

Setelah pelaksanaan pambersihan bibit tersebut selanjutnya bibit-bibit itu
dibawa kesawah dengan cara diusung dan diiringi oleh gendhing (irama musik),
setelah tiba di sawah, barulah dimulai dengan upacara pelepasan bibit ke areal
yang tersedia dengan pimpinan pekasih, maka untuk penanaman selanjutnya
dilakukan oleh ‘patoa’, lalu oleh orang-orang yang memiliki sawah dan akhirnya

barulah diikuti oleh warga desa lainnya.



63

Setelah selesai pelaksanaan penanaman bibit, sawah tersebut akan dijaga
selama tiga hari tiga malam karena pada saat-saat itulah bibit-bibit tersebut akan
di datangi oleh dewa kesuburan. Dan di dalam pelaksanaan penjagaan ini, sebagai

penghormatan akan dijaga oleh beberapa orang yang terpilih.
e Upacara Tanam Padi

Upacara ini merupakan lanjutan dari upacara turun bibit sebelumnya,
karena upacara ini sendiri dilaksanakan selang beberapa hari setelah upacara turun
bibit. Dimana untuk upacara turun bibit, khususnya bibit padi difokuskan pada
turunnya bibit hingga kepersemaian. Sedangkan untuk upacara tanam padi, bibit
yang sebelumnya disemaikan itu akan dicabut guna dipindahkan ke sawah. Saat
pemindahan bibit dan penanamannya inilah dilakukan upacara dengan tujuan agar
bibit yang telah disemaikan dan di tanam itu tidak akan mampu diserang oleh

hama penyakit;

Dimana menurut keyakinan mereka bahwa bibit padi yang di upacarakan
itu akan mempunyai kewibawaan atau kehormatan, sehingga hama-hama tanaman

tidak akan berani mendekatinya.

e Upacara Pengembalian Hasil Pertanian

Seperti upacara-upacara sebelumnya, untuk upacara ini juga dipimpin oleh
patoa’ dan pekasih. Dimana dalam upacara ini, hasil pertanian yang telah

dikumpulkan di sawah akan di angkut oleh warga setempat secara bergotong



64

royong dengan diiringi oleh gendhing-gendhingan. Namun sebelum pengangkutan

di lakukan, terlebih dahulu diadakan upacara pembukaan di sawah itu sendiri.

Pada saat pemupukan hasil pertanian, akan dipilih tiga ikat atau tiga
karung dari sekian hasil pertanian yang ada untuk di tempatkan pada posisi paling
atas didalam lumbung dan selanjutnya dijaga dengan baik pula. Setelah
pelaksanaan upacara ini selesai, barulah diadakan selamatan atau pesta guna
mensyukuri segala nikmat yang telah diberikan oleh Tuhan. Dan pesta ini
terkadang pelaksanaanya secara besar-besaran, tergantung dari jumlah hasil panen

yang diperoleh.

e Upacara Leluhur

Memperingati arwah leluhurnya adalah merupakan teradisi bagi para
penganut Islam wetu telu, terlebih lagi bila yang meninggal itu seorang pemimpin
agama, adat, dan desa. Dimana di dalam memperingati arwah ieluhurnya itu akan
diadakan dengan pelaksanaan upacara khusus yang dibagi atas tiga waktu, yaitu:
Upacara pertama dilaksanakan tiga hari setelah hari kematian. Upacara yang
dilaksanakan tiga bulan setelah hari kematian. Dan upacara yang ketiga

dilaksanakan tiga tahun setelah hari kematian.

Untuk upacara yang pertama dilaksanakan di rumah keluarga si mayit
dalam bentuk acara pesta yang sesuai dengan tingkat kemampuan keluarga si

mayit itu sendiri.



65

Dimana dalam hal ini, ketika pesta berlangsung para penghulu yang hadir
akan membaca kitab suci Al-Quran secara bergiliran (system tadarusan),
sementara warga desa yang lain tetap menikmati acara pestanya. Dan dilain pihak,
keluarga si mayit tetap berjaga-jaga jika suatu saat para penghulu tersebut
mebutuhkan sesuatu, apapun jenis keinginannya, bila keinginan para penghulu
tersebut tidak dapat terpenuhi, maka roh si mayit akan merasa kecewa, sebab
menurut kepercayaannya bahwa selama para penghulu tersebut membacakan Al-
Quran, roh si mayit berada didekatnya sambil mendengarkan bacaan Al-Quran
tersebut. Jadi, yang menjadi keinginan penghulu itu merupakan perumpamaan dari

keinginan roh si mayit.

Kemudian upacara kedua dilaksanakan dikuburan atau makam, dimana si
mayit bersangkutan dikuburkan. Dalam upacara ini tidak dilaksanakan dengan

acara pesta melainkan hanya sekedar menjenguk.

Dalam upacara ini yang berperan bukanlah kyai, seperti upacara pertama,
melainkan keluarga si mayitlah yang pertama kali memasuki lokasi makam,
sekaligus menaruh sesajen. Kyai disini sebagai pemimpin do’a dan memberikan
petuah, dan yang tidak boleh masuk makam adalah wanita yang sedang datang

bulan (haid) serta anak-anak yang belum balig.

Adapun upacara ketiga, yakni tiga tahun setelah hari kematian. Di

laksanakan di rumah si mayit, ini mirip dengan selamatan yang tata caranya tidak



66

jauh berbeda dengan selamatan yang dilakukan oleh penganut Islam murni, kalau

diistilahkan sama dengan khaul.*®

Selamatan ini hanya sekali diadakan, yakni tiga tahun setelah kematian.
Sesudah itu tidak ada lagi upacara, serta yang menghadiri di upacara ini hanyalah
mereka yang di undang saja, namun bagi kyai atau para pemimpin adat dan desa
tidak perlu diundang, sebab ini adalah bagian dari kewajiban mereka. Dengan kata

lain mereka meski datang walaupun tidak di undang.

Demikian faham keagamanan yang dianut oleh penganut Islam wetu telu
di desa Bayan. Adapun di dalam perkembangan Islam wetu telu selanjutnya ada
beberapa pendapat mengatakan bahwa Islam wetu telu di perankan oleh penghulu
sehingga penghulu ini memiliki kemampuan di dalam perkembangan Islam wetu

telu di daerah-daerah terutama di Bayan.
C. Peran Penghulu

Di dalam perkembangan Islam wetu telu, peran Penghulu sangatlah
penting dalam kehidupan masyarakat Sasak, sebab Penghulu ini memiliki
kedudukan sosial yang tinggi dalam struktur masyarakat Sasak. Gelar tersebut
merupakan pemberian masyarakat atas pengetahuan yang dimiliki tentang
keislaman dalam masyarakat Sasak, sedangkan pengetahuan dalam bidang adat
disebut Pemangku. Masyarakat Sasak percaya bahwa adanya Penghulu dan

Pemangku ini yang mampu mengayomi dan mengatur jalannya perkembangan

3Wawancara dengan pemangku Raden Anggria Kusuma, 23 November 2012, di desa
Bayan Lombok utara.



67

Islam wetu telu di desa Bayan. Adapun pengangkatan Penghulu di dalam

komunitas Islam wetu telu di Lombok utara, adalah:*®

Pemeluk Islam wetu telu apabila mereka akan memilih dan mengangkat
seorang Penghulu, maka mereka memilih dan melantik para Penghulu tersebut
didalam masjid pada pagi hari maulid (tanggal 12 Rabiul Awal) dengan
pencukuran rambut dan memakai ikat kepala dengan kain berwarna putih (Sapuq
Putih). Setelah pemilihan Penghulu ini sebelum dilantikan, maka cara pertama

didahului dengan mengucapkan “Adat Gama” dengan beberapa pantangan yaitu:

o Tidak boleh berdagang, sebagai lambang kejujuran karena dalam
berdagang sering terjadi tipu muslihat.

e Tidak boleh poligami, sebagai lambang keadilan, sebab terlalu sulit
berbuat adil bila istri lebih dari satu.

» 1 Tigakobolelr memanjat| pohom atan. imeligrabas| pagan sebagai tambang
tidak boleh melampau ketentuan-ketentuan yang telah ditetapkan, baik
berdasarkan adat dan agama.

e Harus berumur empat puluh (40) tahun atau sudah memppunyai anak.

e Kalau berjalan malam hari harus memakai obor atau menuntun api.

e Tidak boleh marah.

e Senantiasa mau menghadiri undangan dan tidak boleh membawa berkat
(bingkasan).

e Jika duduk harus memakai alas kaki.

*¥wawancara dengan penghulu Raden Jambi Anom, 23 November 2012, di desa Bayan
Lombok utara.



68

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

o Diharuskan memakai sorban putih dan jubah putih.

e Dalam mengajar tidak boleh dikatakan mengajar, tetapi disebut
bertutur.

e Waktu bai’at harus berjanji memelihara mulut, mata, dan hati.

e Senantiasa berpegang kepada sifat-sifat yang dimiliki oleh Rasul, yakni

Siddiq, Amanah, Tabligh, dan Fatanah.

Demikian penguraian tentang Islam wetu telu di desa Bayan Lombok utara

yang semakin lama semakin membudaya di setiap wilayah Bayan Kkhususnya,

pulau Lombok pada umumnya.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id



BAB IV

HUBUNGAN ISLAM DAN BUDAYA SUKU SASAK DI BAYAN

Agama sasak atau lebih spesifik lagi Islam sasak merupakan cermin dari
pergulatan agama lokal atau tradisional berhadapan dengan agama dunia yang
universal dalam hal ini Islam. Seperti yang terjadi di Bayan Lombok utara, Islam
wetu telu (Islam lokal) yang banyak dipeluk oleh penduduk Sasak asli dianggap
sebagai “tata cara keagamaan Islam, yang salah (bahkan cenderung syirik)” oleh
kalangan Islam waktu lima, sebuah varian Islam universal yang dibawa oleh orang-
orang dari daerah lain di Lombok. Islam waktu lima sejak awal kehadirannya

disengaja untuk melakukan misi atau dakwah Islamiyah terhadap kalangan wetu telu.'

Beberapa kalangan melihat fenomena wetu telu dalam makna yang sama
dengan- penganuti Islams Abangan catau Islam Jawa; di Jawa, sebagaimana  trikotomi
yang diajukan Geertz, dan ditulis oleh Mark Woodward. Namun penyebutan Islam
wetu telu ini disangkal oleh Raden Anggria Kusuma, seorang pemangku adat Bayan.
Menurutnya, Islam hanya satu, tidak ada polarisasi antara wetu telu dan waktu lima.
“Sebenarnya wetu telu bukan agama, tetapi wetu telu ini adalah falsafah hidup yang
di gunakan sebagai budaya (adat)”, selanjutnya beliau juga menyatakan bahwa
masyarakat adat wetu telu ini mengakui dua kalimah syahadat, “Allah tuhan kami

yang kuasa dan Nabi Muhammad sebagai utusan Allah”. Dua kalimat syahadat

'Kamarudin Zaelani, satu Agama Banyak Tuhan (Jakarta: Pantheon Media Pressindo, 2007),
37.

69



70

kemudian diucapkan oleh penganut Wetu Telu ini, Setelah diucapkan dalam bahasa
Arab, menurut Raden Anggria Kusuma, diteruskan dalam bahasa Sasak, misalnya:
“Asyhadu Ingsun sinuru anak sinu. Anging stoken ngaraning pangeran. Anging Allah
pangeran. Ka sebenere lan ingsun anguruhi. Setukhune nabi Muhammad utusan demi
Allah. Allahhuma shali Allah sayidina Muhammad”. Artinya: “Kami berjanji
(bersaksi) bahwa tidak ada Tuhan melainkan Allah, dan kami percaya bahwa ngbi
Muhammad adalah utusan Allah”. Disebut “berjanji” karena diakui sudah menerima

agama Islam.?

Kemampuan Islam untuk beradaptasi dengan budaya setempat, memudahkan
Islam masuk ke lapisan paling bawah dari masyarakat. Akibatnya, kebudayaan Islam
sangat dipengaruhi oleh kebudayaan petani dan kebudayaan pedalaman, sehingga
kebudayaan Islam mengalami transformasi bukan saja karena jarak geografis antara

Arab dan Indonesia, tetapi juga karena ada jarak-jarak kultural.

Proses komporomi kebudayaan seperti ini tentu membawa resiko yang tidak
sedikit, karena dalam keadaan tertentu seringkali mentoleransi penafsiran yang
mugkin agak menyimpang dari ajaran Islam yang murni. Kompromi kebudayaan ini
pada akhirnya melahirkan, apa yang di pulau Jawa dikenal sebagai sinkretisme atau

Islam Abangan. Sementara di pulau Lombok dikenal dengan istilah Islam wetu telu.

2Wawancara dengan pemangku adat Wetu Telu R. Anggria Kusuma, 23 november 2012, di
desa Bayan Lombok utara.



71

Proses Islamisasi yang berlangsung di Nusantara pada dasarnya berada dalam
proses akulturasi. Seperti telah diketahui bahwa Islam disebarkan ke Nusantara
sebagai kaedah normatif di samping aspek seni budaya. Sementara itu, masyarakat
dan budaya di mana Islam itu disosialisasikan adalah sebuah alam empiris. Dalam
konteks ini, sebagai makhluk berakal, manusia pada dasarnya beragama dan dengan
akalnya pula mereka paling mengetahui dunianya sendiri. Pada alur logika inilah
manusia, melalui perilaku budayanya senantiasa meningkatkan aktualisasi diri.
Karena itu, dalam setiap akulturasi budaya, manusia membentuk, memanfaatkan,

mengubah hal-hal paling sesuai dengan kebutuhannya.?

Dalam kehidupan msyarakat penganut Islam wetu telu dimana dalam
agamanyapun tidak lepas dari kebudayaan yang terakulturasi dalam agama yang
mereka yakini sehingga terdapat pula ritual-ritual seperti halnya dalam ritual-ritual

kepercayaan yang ada dalam menganut Islam murni.
A. Hubungan Islam dan Budaya Sasak

Adapun bentuk-bentuk hubungan Islam dan Budaya Sasak di Bayan tersebut

yaitu:*

1. Adat Hidup dan Mati:

*Faizul Umam, Membangun Resistensi, Merawat Tradisi, Modal Sosial Komunitas Islam Wetu
Telu (Mataram: LKIM, 2007), 34.

‘Rasmianto, Interrelasi Kiai, Penghulu dan Pemangku Adat dalam Tradisi Islam Wetu Telu di
Lombok. Jurnal el-Harakah, Vol. 11, No. 2, (Surabaya: IAIN Surabaya, 2009), 146.



72

Semenjak kelahiran dan kematian terdapat serentetan upacara-upacara. Di

dalam kehidupan seseorang terdapat upacara-upacara adat sebagai berikut:

a. Buang Au, upacara dilaksanakan menjelang seorang bayi berumur 7 hari
kemudian langsung diberi nama. Seperti halnya dalam Waktu Lima yang
disebut Agiqah.

b. Ngurisan dan Nyunatan, upacara dilaksanakan apabila anak-anak
mencapai umur tiga sampai enam tahun. Hal ini juga dilakukan dalam
Islam.

c. Potong Gigi dan Ngawinan, merupakan upacara yang menandai
peralihan dari kanak-kanak menjadi dewasa. Dalam upacara ini
pemangku atau kyai menghaluskan gigi bagian depan anak laki-laki dan

gadis remaja yang berbaring di berugak.

Begitu pula dalam peristiwa kematian banyak sekali macam upacara bahkan
terjadi pengorbanan yang luar biasa karena dianggap sebagai penghormatan terakhir
pada almarhum. Adapun kegiatan upacaranya meliputi: penyelenggaraan jenazah
seperti memandikan, megafankan, menyalatkan dan menguburkan. Setelah keempat
upacara tersebut selesai kemudian menyusul kegiatan lainnya, berupa upacara sebagai

berikut:®

a. Nelung yaitu hari ketiga dari peristiwa kematianMituq yaitu hari ke

tujuh dari peristiwa kematian.

SErni budiawanti, Islam Sasak: Wetu Telu Versus Wetu Lim (Y ogyakarta: LKIS, 2000), 153.



73

b. Nyanga yaitu hari kesembilan dari peristiwa kematian. Pada hari ini
diserahkan sebagian harta benda almarhum kepada pihak petugas atau
acara ini lazim disebut istilah nyelawat.

c. Pelayaran, upacara ini dilaksanakan tiap-tiap minggu atau bulan tepat
pada hari kematian sesorang.

d. Matangpulu, nyatus dan nyiu; masing-masing diadakan pada hari yang

ke empat puluh, keseratus dan keseribu.

2. Adat Gama

Warna Islam juga ditemukan dalam ritual-ritual yang berkaitan dengan hari

besar Islam, seperti:6
a.acRowah Wulan-dan Sampet-Jum?’at

Kedua upacara ini dimaksudkan untuk menyambut tibanya bulan puasa
(Ramadlan). Rowah Wulan diselenggarakan pada hari pertama bulan Sya’ban,
sedangkan Sampet Jum’at dilaksanakan pada jum’at terakhir bulan Sya’ban.
Tujuannya adalah sebagai upacara pembersihan diri menyambut bulan puasa, saat
mereka diminta untuk menahan diri dari perbuatan yang dilarang guna menjaga

kesucian bulan puasa.

Swawancara dengan penghulu Raden Jambi Anom, 24 November 2012, di desa Bayan Lombok
Utara.



74

Upacara-upacara ini tergolong unik, karena masyarakat Wetu Telu sendiri
tidak melakukan puasa. Yang melaksanakan hanyalah para Kiai, itupun tidak sama

dengan tata cara berpuasa yang dilakukan oleh penganut Waktu Lima.
b. Maleman Qunut dan Maleman Likuran

Maleman Qunut merupakan peringatan yang menandai keberhasilan melewati
separuh bulan puasa. Upacara ini dilaksanakan pada malam keenam belas dari bulan
puasa. Bila dibandingkan dengan Waktu Lima, pada malam keenam belas dalam
pelaksanaan rakaat terakhir shalat witir setelah shalat tarawih disisipkan qunut.
Barangkali atas dasar seperti ini masyarakat Wetu Telu di desa bayan

menyelenggarakan Maleman Qunut.

Sedangkan Maleman Likuran merupakan upacara yang dilaksanakan pada
malam ke-21, 23, 25, 27, dan 29 bulan puasa. Perayaan tersebut dinamakan maieman
selikur, maleman telu likur, maleman selae, maleman pitu likur, dan maleman siwak
likur. Pada malam ini masyarakat Wetu Telu secara bergiliran menghidangkan
makanan untuk para kyai yang melaksanakan shalat tarawih di masjid kuno. Adapun
pada malam ke-22, 24, 26, dan 28 dirayakan dengan makan bersama oleh para kyai.

Perayaan ini disebut sedekah maleman likuran.
¢. Maleman Pitrah dan Lebaran Tinggi

Maleman Pitrah identik dengan saat pembayaran zakat fitrah di kalangan

Waktu Lima. Hanya saja dalam tradisi Wetu Telu terdapat sejumlah perbedaan dalam



75

tata cara pelaksanaannya dengan Waktu Lima. Dalam tradisi Wetu Telu, maleman
Pitrah merupakan saat dimana masing-masing anggota masyarakat mengumpulkan
pitrah kepada para kyai yang melaksanakan puasa dan hanya dibagikan di antara para
kyai saja. Bentuk pitrahnya pun berbeda. Dalam ajaran Waktu Lima, yang juga
mentradisi di kalangan Islam pada umumnya, zakat fitrah hanya berupa bahan
makanan dengan jumlah tertentu dan hanya dikeluarkan untuk orang-orang yang
hidup. Dalam tradisi Wetu Telu, Pitrahnya berupa makanan, hasil pertanian, maupun
uang, termasuk uang kuno, dan berlaku baik untuk yang masih hidup maupun yang
sudah meninggal. Untuk yang masih hidup Pitrah itu disebut Pitrah Urip, sedangkan

untuk yang sudah meninggal disebut Pitrah Pati.

Sedangkan Lebaran Tinggi identik dengan pelaksanaan hari raya Idul Fitri
bagi penganut Waktu Lima. Bedanya, dalam upacara Lebaran Tinggi diadakan acara
makan bersama antara pemuka agama dan pemuka adat, serta masyarakat penganut

Wetu Telu.
d. Lebaran Topat

Lebaran Topat diadakan seminggu setelah upacara Lebaran Tinggi. Dalam
perayaan ini, seluruh Kyai dipimpin Penghulu melakukan Sembahyang Qulhu Sataq
atau shalat empat rakaat yang menandai pembacaan surat Al-lkhlas masing-masing
seratus kali. Lebaran Topat berakhir dengan makan bersama di antara para kyai.

Dalam perayaan ini, ketupat menjadi santapan ritual utama.



76

e. Lebaran Pendek

Lebaran Pendek identik dengan pelaksanaan hari raya Idul Adha di kalangan
Waktu Lima. Pelaksanaannya dilakukan dua bulan setelah lebaran topat. Dimulai
dengan shalat berjamaah di antara para Kyai disusul acara makan bersama dan setelah

itu dilanjutkan dengan pemotongan kambing berwarna hitam.
f. Selametan Bubur Puteq dan Bubur Abang

Upacara Selametan Bubur puteq dan bubur abang dilaksanakan pada tanggal
10 Muharram dan 8 Safar menurut penanggalan Wetu Telu. Upacara ini untuk
memperingati munculnya umat manusia dan beranak pinaknya melalui ikatan
perkawinan. Bubur puteq [bubur putih] dan bubur abang (bubur merah) merupakan
hidangan ritual utama yang dikonsumsi dalam upacara ini. Bubur putih
melambangkan air mani yang merepresentasikan laki-laki, sedangkan” bubur merah

melambangkan darah haid yang merepresentasikan perempuan.
g. Maulud

Maulud terkesan bahwa upacara ini terkait dengan upacara peringatan
kelahiran Nabi Muhammad Saw, sebagaimana dilaksanakan oleh Waktu Lima.
Kendati waktu pelaksanaannya sama, yakni pada bulan Rabi’ul Awal, Wetu Telu
merayakannya untuk memperingati perkawinan Adam dan Hawa. Seperti upacara-

upacara lainnya, berdo’a dan makan bersama ditemukan dalam upacara ini.



77

B. Pengaruh Islam Wetu Telu Pada Suku Sasak Di Bayan

Dalam kehidupan beragama maupun kehidupan budaya manusia, keduanya
berasal dari sumber yang sama, yaitu merupakan potensi fitrah (pembawaan)
manusia, bertumbuh dan berkembang secara terpadu bersama-sama dalam proses
kehidupan manusia secara nyata di muka bumi, dan secara bersama pula menyusun
suatu sistem budaya dan peradaban suatu masyarakat atau bangsa. Namun demikian
keduanya memiliki sifat dasar yang berbeda, yaitu bahwa agama memiliki sifat dasar
“ketergantungan dan kepasrahan”, sedangkan kehidupan budaya mempunyai sifat
dasar “kemandirian dan keaktifan”. Oleh karena itu, dalam setiap tahap atau fase
pertumbuhan dan perkembangannya menunjukkan adanya gejala, variasi, dan irama

yang berbeda antara lingkungan masyarakat atau bangsa yang satu dengan lainnya.”

Islam; jwetuteln, .sangat berpengaruh, dalam, kehidupan masyanakat Sasak

Lombok Utara khususnya, diantaranya:
1. Wet Agama

Seperti yang kita ketahui wet agama yang terdiri dari para penghulu dan
mangku mengatur tentang proses ritual religius dan adat gama yang merupakan
faktor utama dalam kehidupan bermasyarakat. Pentingnya wet agama dapat
dibuktikan dengan melihat posisi duduk yang terletak di hulu selatan yang dalam

masyarakat Sasak disebut bolot atas, ini mencerminkan wet agama sebagai perantara

"Muhaimin, Kawasan dan Wawasan Studi Islam, (Jakarta: Kencana, 2005), 16.



78

hubungan manusia dengan penguasa alam, wet agama yang terdiri dari mangku,

penghulu atau foaq lokaqg mempunyai peranan dalam berbagai aktivas adat agama.
2. Wet Adat

Dalam pendistribusian Wet Adat bertugas untuk mengatur hubungan manusia
dengan manusia, serta hubungan manusia dengan alam. Pembuktian hal tersebut
dapat ditinjau dari posisi letak duduk yaitu di tempatkan di tengah di sekitar tiang
yang di bungkus kain berwarna hitam. Dalam Wet Adat terdapat para pelaksananya
antara lain, Mangku Adat, Sesepuh, dan Belian (Dukun), serta Jintaka, masing-

masing tokoh tersebut mempunyai tugas yang telah di tentukan.
3. Wet Pemerintahan (Ngemong Praja)

Di dalam Wet pemerintahan (Ngemong Praja) masyarakat Sasak Lombok
Utara dulunya adalah beragama Boda yang pada fase selanjutnya mendapatkan
pengaruh dari unsur Hindu dan Islam, maka sistem kekastaan dalam lingkungan
penganut Wetu Telu merupakan kombinasi dan perpaduan dari beberapa unsur dan
pernik peradaban tersebut. Dipahami bahwa setiap masyarakat ada pemimpin dan ada
yang dipimpin (masyarakat). Adapun bentuk dan pola pembagian kepemimpinan
dalam pemerintahan sebagai produk sejarah erat kaitannya dengan sistem kekastaan.
Pembagian kekastaan dalam masyarakat Sasak Wetu Telu terdiri dari empat marga,

yaitu : Datu, Raden, Luput dan Perjaka.



79

Wetu Telu merupakan kearifan lokal yang berlangsung secara turun temurun
pada masyarakat Lombok Utara yang di kenal dengan “Orang Dayan Gunung”.®
Pembagian kekuasaan versi Wetu Telu sangat tepat apabila diferapkan pada pola
pemerintahan di Kabupaten Lombok Utara karena pembagian dan pendistribusian
kekuasaan sangat jelas. Di sisi lain model pembagian kekuasaan ini mempunyai akar

sejarah, berurat dan berakar dibudaya masyarakat adat Lombok Utara.

Demikian penguraian tentang Islam wetu telu dalam kehidupan suku sasak di
desa Bayan kecamatan Bayan kabupaten Lombok Utara Nusa Tenggara Barat yang

masih ada sampai sekarang,

8John Riyan Bartholomew, Alif Lam Mim: Kearifan Masyrakat SasaK (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001), 67.



81

pelabuhan dagang. Setelah terjadi peperangan dengan Raja Lombok,
akhirnya Pangeran Prapen berhasil menguasi hampir seluruh wilayah
Lombok, dan secara otomatis Islam menjadi berkembang di Lombok
dan khususnya di desa Bayan. Muncul ajaran islam Wetu Telu di desa
Bayan, bersamaan dengan penyebaran islam di Lombok yang pada saat itu
belum tuntas mengajarkan islam, para penyebarnya (Wali) dengan sebab
yang tidak diketahui meninggalkan pulau Lombok, akibatnya dari
sepeninggalan para Da’i terseebut, maka mereka memadukan ajaran Hindu
dan Islam menjadi satu. Perpaduan inilah yang kemudian disebut dengan
Islam Wetu Telu, sehingga sesungguhnya penganut Islam Wetu Telu itu
sebelah kakinya di Islam dan sebelah lagi di Hindu.

3. Kehidupan Suku sasak di desa Bayan penganut Islam Wetu Telu di mana
dalam agamanya tidak terlepas dari kebudayaan yang terakulturasi dalam
agama yang mereka yakini sehingga terdapat pula ritual-ritual yang ada
seperti upacara adat hidup dan mati, dan adat gama yang berpedoman pada

budaya Wetu Telu.

B. SARAN
1. Kehidupan Suku Sasak di Lombok dan khususnya di Bayan yang
telah berakulturasi dengan Wetu Telu berimbas pada setiap
kehidupan mereka. Banyaknya adat istiadat yang masih terjaga
kelestariannya. Sehingga, bagi peneliti selanjutnya masih banyak

budaya-budya lain yang sangat menarik untuk dikaji, misalnya



82

seperti bau nyale, tari gandrung, nyongkolan dan adat istiadat
lainnya yang masih memiliki hubungan dengan Islam Wetu Telu.
2. Untuk mahasiswa yang melakukan penelitian yang sama dengan
pembahasan kali ini, mampu mengambil ibrah atas apa yang telah
diteliti. Karena sesungguhnya penulisan yang bersifat objektif sulit
diwujudkan, dari itu kebenaran yang telah diungkap kebanyakan
bersifat subjektif. Dalam hal ini kita sejarawan diharapkan mampu
mendeskripsikan sesuai dengan kebenaran di lapangan tanpa ada
yang dikurangi maupun ditambahi. Supaya masyarakat umum
menemukan fakta kebenaran dari sejarah peradaban Islam dan

menjadikan ilmu yang bermanfaat.

Dengan selesainya skripsi ini, penulis menyadari bahwa penelitian ini
masih banyak kekurangan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun
sangatlah diharapkan. Penulis berkeinginan, semoga apa Yyang sudah
dipersembahkan akan menjadi sesuatu yang bermanfaat bagi penulis khususnya

dan pembaca pada umumnya.



DAFTAR PUSTAKA

Abdurrohman, Dudung. 1999. Metode Peneltian Sejarah, Jakarta: Logos Wacana

[Imu.

Budiwati, Erni, 2000. Islam Sasak, Wetu Telu Versus Wetu Lima, Yogyakarta:

LKIS.

Bartholomew, John Ryan, 2001. A4lif Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak,

Yogyakarta: Tiara wacana.

Djaelani,Muhammad,Dalamhttp:/lalumuhamadjaelani.wordpress.com/2007/12/13/

menelusuri-asal-usul-suku sasak/. (12 Januari 2013)

Edelwish. Islam Wetu Telu. http://agyuz.student.umm.ac.id/2010/08/26/islam-

wetu-telu/ diakses pada 18 Mei 2012
Hamka 1990\ Perkemnbangan lebativiandi indostesiay Jakarta? Bislan Bintang.

Haris, Tawalinuddin, 2002. Masuk dan Berkembangnya Islam di Lombok Kajian
data Arkeologi dan Sejarah, Yayasan Lentera Utama.

Khadziq, 2009. Islam Dan Budaya Lokal, Belajar Memahami Realitas Agama
Dalam Masyarakat., Yogyakarta: Teras. .

Makripudin, Lalu, 2004. Menyikapi Tradisi Merarik (cara perkawinan
masyarakat di pulau Lombok), Al-Hikmah, studi Islam.

Muhaimin, 2005. Kawasan dan Wawasan Studi Islam Jakarta: Kencana.

Noto Susanto, Nugroho, 1978. Masalah Penelitian Sejarah, Jakarta: Yayasan

Idayu.



Pegeoud, De Graaf, 2002. “Jurnal Pemikiran Sosial Ekonomi Daerah Nusa
Tenggara Barat, Sasak Dahulu dan Masa Depan”, Mataram: Yayasan
Lentera Utama.

Rasmianto, 1997. Interrelasi Kiai, Penghulu dan Pemangku Adat dalam Tradisi
Islam Wetu Telu di Lombok. Jurnal el-Harakah, Vol. 11, No. 2. Surabaya:
IAIN SUrabaya

Salam, Solichin, 1992. Lombok Pulou Perawan Sejarah Masa Depannnya,
Jakarta: kuning Emas

Sjamsudduha, 1987. Penyebaran dan Perkembangan Islam Katolik Protestan di
Indonesia, Surabaya: usaha nasional.

Umam, Faizul, 2007. membangun resistensi, merawat tradisi, modal sosial

komunitas Islam Wetu Telu Mataram: Lkim

Wacana, Lalu, 2000. Pembawa Dan Penyebar Islam Di Lombok, Mataram, lksm

Yamani Athar, Zaki, 2005. Kearifan Lokal Dalam Ajaran Islam Wetu Telu di
Lombok, Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1.

Zaelani, Kamarudin, 2007. Satu Agama Banyak Tuhan, Jakarta: pantheon media
pressindo.

Zakaria, Fathurrahman, 1998. Mozaik Budaya Orang Mataram, Mataram:

Yayasan Sumurmas Al-Hamidy.



