# "PLURALISME AGAMA MENURUT NURCHOLISH MADJID DAN ABDURRAHMAN WAHID"

## SKRIPSI

Diajukan Kepada Institut Agama Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya Untuk Memenuhi Salah Satu Persyaratan Dalam Menyelesaikan Program S-1 Ilmu Aqidah Filsafat

Oleh:

NUR AFIFAH NIM: EO.13.01.094

JURUSAN AQIDAH FILSAFAT
FAKULTAS USHULUDDIN
INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI SUNAN AMPEL
SURABAYA
2005

#### PERSETUJUAN PEMBIMBING SKRIPSI

Skripsi yang disusun oleh Nur Afifah ini telah diperiksa dan disetujui untuk diujikan.

Surabaya, Agustus 2005. Pembimbing,

Drs. H. Kasno, M. Ag.

Nip. 150.22.48.84

#### PENGESAHAN TIM PENGUJI SKRIPSI

Skripsi yang disusun oleh Nur Afifah ini telah Dipertahankan di depan Tim Penguji Skripsi

Surabaya, 13 Agustus 2005

Mengesahkan,

Fakultas Ushuluddin Institut Agama Islam Sunan Ampel Surabaya

Dekan,

DR. H. Abdullah Khozin Afandi, MA.

NIP. 150 190 692

Tim Penguji:

Ketua,

Drs. H. Kasno, M.Ag.

NIP. 150 224 884

Sekretaris,

H. Hammis Syafag, Lc, M.Fil.I.

NIP 150 321 621

Penguji

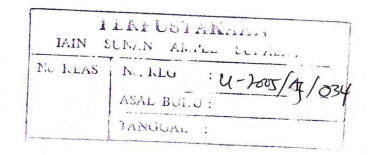
Drs. Loekisno Ch. W, M.Ag.

NIP. 150 259 574

Penguji II,

Drs. H. Muktafi Sahal, M.Ag.

NIP. 150 267 241



digilib.uinsa.ac.id digilib.uin**DAFdCaRoLSI**sa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

|                                                                                              | Halaman                      |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| HALAMAN JUDUL                                                                                | i                            |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN PERSETUJUAN PEMBIMBING                                                               | ii                           |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN PENGESAHAN                                                                           |                              |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN PERSEMBAHAN                                                                          | iv                           |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN MOTTO                                                                                | v                            |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN KATA PENGANTAR                                                                       | vi                           |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN DAFTAR ISI                                                                           |                              |  |  |  |  |  |  |
| HALAMAN DAFTAR TRANSLITERASI                                                                 | xi                           |  |  |  |  |  |  |
| BAB I PENDAHULUAN                                                                            | 1                            |  |  |  |  |  |  |
| A. Latar Belakang Masalah                                                                    | 1                            |  |  |  |  |  |  |
| B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah                                                       | 8                            |  |  |  |  |  |  |
| C. Rumusan Masalah                                                                           | 8                            |  |  |  |  |  |  |
| D. Tujuan Penelitian                                                                         | 9                            |  |  |  |  |  |  |
| dig <b>E</b> b. <b>Penegasan kitilah</b> nsa ac id digilib uinsa ac id digilib uinsa ac id d | ligilib.uinsa <b>9</b> ac.id |  |  |  |  |  |  |
| F. Alasan Melilih Judul                                                                      | 10                           |  |  |  |  |  |  |
| G. Telaah Pustaka                                                                            | 11                           |  |  |  |  |  |  |
| H. Metode Penelitian                                                                         |                              |  |  |  |  |  |  |
| I. Sistematika Pembahasan                                                                    | 15                           |  |  |  |  |  |  |
| 3AB II PLURALISME AGAMA DALAM KEHIDUPAN                                                      |                              |  |  |  |  |  |  |
| BERMASYARAKAT                                                                                | 16                           |  |  |  |  |  |  |
| A. Pegerrian Pluralisme Agama                                                                |                              |  |  |  |  |  |  |
| B. Teori - Teori Pluralisme Agama                                                            |                              |  |  |  |  |  |  |

| BAB  | gilib.ui | nsa.a | ic.id | <b>AL</b><br>digi | IBME AGAMA MENORUT NURCHOLISH MADJID<br>lib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.a | ac.id           |
|------|----------|-------|-------|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|      |          | D     | AN A  | ABI               | DURRAHMAN WAHID                                                                                                 | 30              |
|      |          | A.    | Pe    | mik               | iran Keagamaan Nurcholish Madjid                                                                                | 30              |
|      |          |       | 1.    | Bi                | ografi Nurcholish Madjid                                                                                        | 30              |
|      |          |       |       | a.                | Kelahiran dan Pendidikan                                                                                        | 30              |
|      |          |       |       | b.                | Pola Pemikiran dan Karya-karyanya                                                                               | 37              |
|      |          |       | 2.    | Sp                | esialisasi Keahlian Kecenderungan Pemikiran                                                                     |                 |
|      |          |       |       | Nu                | rcholish Madjid                                                                                                 | 45              |
|      |          |       |       | a.                | Konsep Agama dalam Pandangan Nurcholish                                                                         |                 |
|      |          |       |       |                   | Madjid                                                                                                          | 45              |
|      |          |       |       | b.                | Perspektif Nurcholi sh Madjid dalam Pluralisme                                                                  |                 |
|      |          |       |       |                   | Agama                                                                                                           | 51              |
|      |          | В.    | Per   | nik               | iran Keagamaan Abdurrahman Wahid                                                                                | 59              |
|      |          |       | 1.    | Bio               | ografi Abdurrahman Wahid                                                                                        | 59              |
|      |          |       |       | a.                | Kelahiran dan Pendidikan                                                                                        | 59              |
|      |          |       |       | b.                | Pola Pemikiran dan Karya-karyanya                                                                               | 65              |
|      |          |       | 2.    | Spe               | esialisasi Keahlian Kecenderungan Pemikiran                                                                     |                 |
| - di | gilib.ui | nsa.a | ac.id | dagb              | durrahmari Wahid uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.a                                                | ac.id <b>72</b> |
|      |          |       |       | a.                | Konsep Agama dalam Pandangan Abdurrahman                                                                        |                 |
|      |          |       |       |                   | Wahid                                                                                                           | 72              |
|      |          |       |       | b.                | Perspektif Abdurral man Wahid dalam Pluralisme                                                                  |                 |
|      |          |       |       |                   | Agama                                                                                                           | 76              |
| BAB  | IV       | AN    | JAL   | ISIS              | S PERBANDINGAN PEMIKIRAN NURCHOLISH                                                                             |                 |
|      |          | MA    | ADJ   | ID I              | DAN ABDURRAHMAN WAHID                                                                                           | 95              |
|      |          | A.    | Plu   | rali              | sme Agama Menuru* Nurcholish Madjid                                                                             | 95              |
|      |          |       |       |                   | sme Menurut Abdurrahman Wahid                                                                                   | 98              |
|      |          |       |       |                   | a Komparatif                                                                                                    | 103             |
|      |          |       |       |                   | T                                                                                                               | 100             |

| A. Kesimp  | oulan | <br> |
|------------|-------|------|
| B. Saran-s | saran | <br> |
|            |       |      |

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id **BAB**.u**I**nsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

#### **FENDAHULUAN**

#### A. Latar Belakang Masalah

Indonesia sebagai bangsa yang memiliki keanekaragaman akan corak, agama, ras, suku, etnis, dan bahasa. Secara alamiah, hal tersebut tidak untuk dibeda-bedakan antara satu sama lainnya, justru perbedaan tersebut dijadikan perekat dalam keragaman.<sup>1</sup>

Nampaknya tidak terlalu salah, jika ada pernyataan bahwa agama adalah satu realitas yang sangat kompleks. Artinya, bahwa sepanjang sejarah manusia, agama ternyata telah memainkan peran yang tidak kecil dan sangat beragam. Dalam satu kondisi yang normal, agama adalah satu entitas sosial yang memuat seperangkat nilai moral yang diharapkan akan membingkai kehidupan manusia digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id bingkai transendental dalam kehidupan manusia.

Setiap agama membawa misi sebagai pembawa kedamain dan keselarasan hidup, bukan saja antar manusia, tetapi juga antar sesama makhluk Tuhan Penghuni semesta ini, didalam al-Qur'an, misi suci ini disebut Rohmah lil

<sup>2</sup> Pradana Boy ZTF, Islam Dialektis (Malang: UMM Press, 2005), 165.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hassan Basri Marwah, Very Verdiansyah, *Islam dan Barat Membangun Teologi Dialog* (Jakarta: LSIP, 2004), 41.

Al-Alamin (Rahmat dan kedamain bagi semesta Namun dalam tataran dalam ta

Dan pada era globalisasi masa kini, umat beragama dihadapkan kepada serangkaian tantangan baru yang tidak terlalu berbeda dengan apa yang pernah dialami sebelumnya. Pluralisme agama, konflik intern atau antar agama adalah merupakan fenomena yang nyata<sup>4</sup>, yang tidak bisa dihindarkan, dan setiap agama muncul dalam lingkungan yang plural. Dalam hal ini jika pluralisme agama tersebut tidak disikapi secara tepat, maka akan menimbulkan suatu problem dan konflik antar umat beragama, dan dalam kenyataannya, hal ini sudah terjadi pada agama-agama monoteis.<sup>5</sup>

Berbicara mengenai pluralisme agama, yang mana dalam hal ini pluralisme secara intrinsik merupakan suatu bagian yang tak terpisahkan dari dinamika kehidupan manusia. Selain itu pluralitas atau kemajemukan hidup manusia sudah menjadi aksioma perenis yang tidak bisa dielakkan. Dewasa ini, era yang dikenal globalisasi secara religis antropologis pluralitas agama masih dianggap masyarakat religis sebuah problem, karena kebenaran agama yang diakui Tuhan versi mereka sampai sekarang tidak ada konvergensi. Misalnya, doktrin kristen yang mengatakan "Tidak ada keselamatan di luar Greja",

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Dadang Kahmad, Sosiologi agama (Bandung: PT Remaja Rosda Karya, 2002), 169.
 <sup>4</sup> Alwi Shihab, Islam Inklusif Bandung: Mizan, 2001), 169.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Syaichul hadi Permono, Akademik Jurnal Kelslaman (Surabaya: Program Pasca Sarjana IAIN Sunan Ampel, 2004), 45.

filosofisnya inbilac ada ikelompok religi ilain di luar greja idianggap idiak ibisac id memberi keselamatan, sementara dikelompok (Religi) lain juga mengklaim bahwa kebenaran agama dimuka bumi ini hanya agama yang mereka yakini, begitu juga seharusnya.

Secara normatif, pluralitas atau kemajemukan adalah kenyataan yang telah menjadi kehendak Tuhan. Sebagaimana dinyatakan dalam al-Qur'an:

"Hai manusia sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-laki dan perempuan dan menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia disisi Allah ialah orang yang paling bertaqwa diantara kamu. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal". (Q.S Ai-Hujrat: 13).

Sedangkan mengenai pluralitas agama , Al-Qur'an juga sempat menyinggungnyac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

"Tidak ada paksaan untuk ( memasuki ) Agama ( Islam ) : Sesungguhnya telah jelas yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu barang siapa yang ingkar kepada taghut dan beriman kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui". (Q.S. Al-Baqorah : 256).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Departemen Agama Republik Indonesia, Al-Qur'an dan Terjemahnya. (Jakarta: Yayasan Penyelenggaraan Penerjemah/Penafsir Al-Qur'an), 847.
<sup>7</sup>Ibid., 63.

Apabila Tuhan Esa, tidakkah agama itu tunggal saja ? lalu disusul dengan pertanyaan berikutnya: Apabila pluralisme agama tidak dapat dielakkan, maka yang mana diantara agama-agama ini yang benar ,atau bahkan semuanya sesat ?

Jika dikualifikasikan lagi dari pertanyaan-pertanyaan tersebut diatas akan mengundang kontraversi yang cukup besar dari masing-masing agama. Namun dalam hal ini yang menumbuhkan polemik dari jawaban pertanyaan tersebut adalah mungkin adanya perasaan umat beragama yang merasa benar sendiri dan yang lain dianggap salah, atau sikap eksklusif dan superior. Sementara dilihat dari sisi lain, manusia hidup harus menjunjung tinggi kebersamaaan, kekeluargaan, yang pada intinya sesuai dengan etika dan hati nuraninya. Dalam hal ini akan terjadi paradoks yang antonimistis.

Semula disadari atau tidak, agama diyakini manusia sebagai keselamatan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id menuju kehidupan akhir, bagi orang yang beriman agama adalah rahmat kasih sayang Tuhan, dan merupakan sumber makna kehidupan. Disisi lain agama tidak hanya mengajarkan keyakinan eskatologis, tapi juga mengajarkan doktrin kehidupan yang normatif. Namun realitas sosial berbeda-beda bahkan ironisnya, agama menjadi kekuatan ideologis yang mewarnai prilaku politik, ekonomi, dan bidang kehidupan yang lainnya.

Jadi, Implikasi dari agama itu sendiri adalah merupakan sebagai paket pesan Tuhan, dalam tataran yang praktis dari masing-masing ajaran. Namun secara historis-sosiologis, sejak dahulu umat manusia sudah tidak bisa satu/plurah Dani apabila kita fear, daftar pluralitas dapat di perpanjang sesuai dengan kehendak dan kebutuhan manusia, namun bukan berarti manusia yang menentukan kepluralan tersebut.

Berangkat dari polemik tersebut diatas, penulisan skripsi ini mencoba mengkomparasikan pemikiran Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wachid tentang Pluralisme Agama. Yang mana dalam hal ini alasan penulis mengangkat kedua tokoh tersebut dengan alasan, peneliti ingin mengetahui sejauhmanakah persamaan dan perbedaan antara keduanya dalam memahami dan menghadapi pluralisme agama dalam kehidupan sekarang ini. Karena menurut penulis persoalan pluralisme agama dalam kehidupan saat ini masih sebuah problem yang belum bisa terselesaikan.

Akan tetapi seperti yang kita ketahui bahwasanya pluralisme adalah suatu teori yang mengatakan bahwa realitas agama itu merupakan suatu kepercayaan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id terhadap Tuhan yang beraneka ragam. Namun dengan realitas seperti ini yang patut di sayangkan mungkin para tokoh agama, sebagian besar dari mereka mengingkari hukum sejarah sunnahtullah ini, misal: Seringkali mengetahui bahwa umat beragama ini bersatu memeluk agama yang diyakininya.8

Pluralisme tidak dapat dipahami hanya dengan mengatakan bahwa masyarakat kita majemuk beraneka ragam, terdiri berbagai suku dan agama. Yang justru hanya menggambarkan kesan fragmentasi, bukan pluralisme. Pluralisme

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Amin Abdullah, *Dinamika Islam Kultural, Pemetaan Atas Wacana KeIslaman Konteniporer* (Bandung: Mizan, 2000), 69.

jugas tidak boleh dipahami sekedar sebagai «Kebaikan Negatif disakan tetapid pluralisme harus dipahami sebagai "Pertalian Sejati Kebinekaan dalam ikatan-ikatan keadaban".

Nurcholish Madjid mengemukakan di beberapa tulisannya tentang pluralisme agama, dalam hal ini secara subtansial beliau lebih cenderung ke pembahasan teologi inklusifnya, yang mana bahwasanya seluruh kebenaran ajaran agama yang lain juga ada dalam agama kita. Sehingga pada dasarnya seluruh agama adalah sama, walaupun memiliki jalan yang berbeda-beda untuk tujuan yang sama dan satu. Selain itu tidak ada kebenaran mutlak dan ada pengakuan terhadap kebenaran agama lain. Pengakuan ini, tidak berarti menafikan terhadap kebenaran pemahaman dirinya sendiri sebagai agama yang dipeluk. Dengan demikian, konteks plural dan pluralitas merupakan kenyataan sosial. Pluralitas juga menunjukkan bahwa kebaikan tidak hanya satu, begitu pula digilib.uinsa.ac.id beraneka ragam (Banyak).

Sedangkan menurut Abdurrohman Wahid, mengenai pluralisme agama, ada satu hal yang sangat menonjol yang harus diperhatikan akhir-akhir ini. Yaitu adanya pendangkalan agama, yang mana dalam hal ini akan mengakibatkan munculnya suatu pertentangan-pertentangan antar agama. Agar tidak terjadi politisasi agama disatu pihak dan pendangkalan dipihak lain, maka cara untuk

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: Kompas, 2000), 6-8.

Junaidi Idrus, Rekonstruksi Pemikiran Nurcholish Madjid (Jakarta: Logung Pustaka, 2004), 111-115.

mengatasinya adalah it (liin) adengang carai mendalami it pengetahuan gagama akita dembali, dan (2) menyadarkan warga bahwa hubungan antar agama itu seharusnya dijalin atas dasar saling pengertian. Sehingga dalam hal ini jelaslah, bahwasanya pemikiran Abdurrohman Wahid diatas pada intinya berusaha menghilangkan sikap kebencian kepada agama lain. Sebab dengan adanya kebencian hanya akan membawa pada permusuhan. Padahal misi agama yang sebenarnya adalah perdamaian, dan yang bertolak belakang dengan permusuhan. Sikap benci dan memusuhi merupakan lawan dari paham pluralisme. Pluralisme meniscayakan adanya keterbukaan, sikap toleransi, dan saling menghargai kepada manusia secara keseluruhan. 11

Dari kedua tokoh tersebut diatas, disatu sisi ada persamaan dan disisi lain ada juga perbedaannya. Yang mana dalam hal ini persamaannya adalah bahwasanya seluruh agama itu adalah sama, yang tujuannya tidak lain adalah untuk mencari kedamaian, seningga dalam hal ini akan muncullah etika moral dan spiritualitas umat beragama. Dari segi perbedaannya, bahwasanya Nurcholish Madjid untuk menghadapi pluralitas agama, beliau lebih cenderung mengarah ke konsep teologi inklusifnya, yang mana dalam hal ini teologi inklusif yaitu merupakan pesan besar agama yang berupa tauhid dan al-islam. Sehingga hal tersebut merupakan essensial dari agama itu sendiri. Dan dari kelanjutannya hal tersebut dari teologi inklusif itu adalah pluralisme agama, maksudnya dalam

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Komaruddin Hidayat, Passing Over, Melintas Batas Agama (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1999), 51-55.

hal ini dengan adanya teologi inklusif itu tidak lain adalah untuk mencari titik id konvergensi agama-agama yang pada urutannya adalah mengakui adanya keselamatan pada agama-agama lain. Sedangkan menurut Abdurrahman Wahid untuk menghadapi pluralisme agama, perlu adanya dialog dan demokrasi antar umat beragama, karena dengan adanya dialog dan demokrasi antar umat beragama akan mengandung nilai etik moral dan spiritual bagi perkembangan dialog umat beragama itu sendiri.

#### B. Identifikasi dan Pembatasan Masalah

Mengingat keterbatasan kemampuan penulis dalam membahas masalah yang ada, maka perlu adanya pembatasan masalah. Adapun yang menjadi lingkup pembahasan adalah sebagai berikut :

- 1. Biografi Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid.
- Pemikiran Pluralisme Agama Menurut Nurcholish Madjid dan Abdurrahman digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id
   Wahid.
- 3. Persamaan dan perbedaan antara keduanya dalam hal Pluralisme Agama.

#### C. Rumusan Masalah

Dari uraian atar belakang tersebut, maka skripsi yang berjudul "pluralisme Agama Menurut Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid". Akan penulis batasi dengan rumusan masalah sebagia berikut:

- 1. Bagaimana Pemikiran Nurcholish Madjid tentang Pluralisme Agama?
- 2. Bagaimana pemikiran Abdurrahman Wahid tentang pluralisme Agama?

3. Bagaimana opersamaan odan iperbedaan spemikiran bNurcholihsdi Madjidsadan id Abdurrohman Wahid tentang pluralisme agama?

#### D. Tujuan Penelitian

Sehubungan dengan rumusan masalah diatas , maka tujuan yang ingin dicapai adalah :

- Ingin Mengetahui Bagaimana Pemikiran Nurcholish Madjid tentang Pluralisme Agama.
- Ingin Mengetahui Bagaimana Pemikiran Abdurrohman Wahid tentang Pluralisme Agama.
- 3. Ingin Mengetahui persamaan dan perbedaan antara keduanya.

#### E. Penegasan Istilah

Sebelum mendeskripsikan lebih jauh skripsi ini , penulis akan akan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Pluralisme Agama: Suatu teori yang mengatakan bahwa realitas agama atau kepercayaan kepada Tuhan, tauhid yang beragam. 12

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1989), 604.

digilib Nurcholish igMadjid. ac Seorang utokoh: iyang ilidilahirkand dig Mojoanyar, d Jombang, Jawa Timur, pada tanggal 17 Maret 1939. Yang memiliki sebuah ide tentang pluralisme agama di Indonesia.

**Abdurrohman Wachid**: Seorang tokoh cendekiawan, budayawan yang kontroversial, dilahirkan di Jombang, Jawa Timur pada tanggal 4 Agustus 1940.<sup>13</sup>

Jadi maksud *Grand Tema* yang diangkat dalam skripsi ini adalah pemikiran Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wahid tentang Pluralisme Agama, serta bagaimana seharusnya sikap umat beragama dalam menghadapi pluralisme agama.

#### F. Alasan Memilih Judul

Setiap permasalahan mempunyai alasan yang melatar belakangi terjadinya sesuatu. Sama halnya dengan memilih judul ini. Adapun alasannya digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id adalah sebagai berikut:

- Yang mana penelitian ini berangkat dari ketertarikan penulis terhadap pemikiran Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wahid tentang Pluralisme Agama yang masih kontraversial.
- Ingin mengetahui lebih dalam mengenai persamaan dan perbedaan pemikiran antara keduanya.

<sup>13</sup> Ibid., 41.

#### G. Telain Pustaka digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Dalam penelitian tokoh ini, sebelumnya telah ditelaah beberapa karya tulis tentang pemikiran Nurcholish Madjid, dari data perpustakaan pasca sarjana Unsuri Surabaya diperoleh satu buku yang berjudul "Islam Doktrin dan peradaban", sebuah telaah kritis tentang masalah keimanan , kemanusiaan, dan kemodernan, Selain itu pada Tahun 2003 Muhammad Hanif Husni, mahasiswa fakultas Ushuluddin , penulis skripsi "Pluralisme agama menurut Nurcholish Madjid" didalamnya penulisan skripsi ini ia lebih lebih cenderung ke Teologi Inklusifnya.

Sedangkan pemikiran Abdurrohman Wahid, dari data perpustakaan IAIN Sunan Ampel Surabaya diperoleh karya tulisnya, diantaranya "Membangun Demokrasi ", dan "Islam Demokrasi atas bawah polemik Strategi perjuangan umat model Gus Dur dan Amien Rais".

Pada 2004 Wan Yunus bin Wan Sait, mahasiswa Ushuluddin penulis digilib.uinsa.ac.id dig

#### H. Metode Penelitian

Pembahasan skripsi ini seluruhnya berdasarkan atas kajian pustaka atau studi literatur (*Library Research*). Sedangkan metode penelitan yang digunakan dalam literatur ini meliputi:

1. digSumbera. Data digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Adapun data yang diambil dalam penelitian ini bersumber dari dua jenis data, yakni data primer dan data sekunder.

- a. Data primer adalah data-data yang yang bersumber dari buku-buku atau tulisan Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wahid khususnya yang berkenaan dengan masalah yanag dibahas, data-data primer tersebut antara lain :
  - 1) Nurcholish Madjid: Islam Doktrin dan Peradaban
  - 2) Nurcholish Maijid: Islam Agama Peradaban
  - 3) Abdurrohma Wahid: Islam Demokrasi atas Bawah
  - 4) Abdurrohman Wahid: Membangun Demokrasi
  - 5) Abdurrohman Wahid: Passing Over "Melintasi Batas Agama"
- b. Data sekunder adalah sumber yang digunakan untuk menunjang skripsi digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac
  - Islam dan Barat, Membangun teologi Dialog, Hassan Basri Marwah.
  - 2) Islam Dialektis, Perdana Boy ZTF.
  - 3) Sosiologi Agama, H. Dadang Kahmad.
  - 4) Islam Inklusif, Alwi Shihab.
  - 5) Akademika Jurnal Keislaman, Syaichul Hadi Permono.
  - 6) Dinamika islam Kultural, Amin Abdullah.

digilib.u7)sa. Teologi Inklusif Sak Munib Sukidiac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

8) Rekonstruksi Pemikiran Nurcholish Madjid, Junaidi Idrus.

#### 2. Metode Pengumpulan Data

Mengingat kajian yang dilakukan sifatnya literer maka dalam mengumpulkan data penulis menggunakan studi perpustakaan (*Library Research*) yaitu buku-buku karya yang membicarakan tema pokok bahasan secara langsung untuk memperoleh data detail serta implikasi-implikasinya.

#### 3. Metode Pembahasan

Unsur-unsur metode pembahasan yang dilakukan adalah:

- a. Metode Kesinambungan Historis, yaitu metode yang menggunakan pendekatan latar belakang tokoh, riwayat hidupnya serta
- mencari garis pemikirannya, dalam artrian mengetahui proses digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id munculnya dari tokoh yang bersangkutan berdasarkan sejarah hidupnya.<sup>14</sup>
  - b. Metode Analisis Deskriptif, yaitu metode yang menguraikan secara teratur keseluruhan konsep seorang tokoh. 15

Anton Beker dan Ahmad, Metodologi Peneli ian Filsafat (Jakarta: Kanisius, 1990),
 Ibid., 65.

- 4 digi Metode Analisa Datansa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.ui
  - a. Metode analisis sintesis, yaitu jalan yang dipakai untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah dengan mengadakan pemerincian terhadap obyek yang diteliti, atau dengan ja an memilah-milah antara pengertian yang satu dan pengertian yang lain, untuk sekedar memperoleh kejelasan mengenai halaya.

#### b. Metode Induksi

"Metode Induksi adalah suatu cara atau jalan yang dipakai untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah yang bertitik tolak dari pengamatan atas hal-hal atau masalah yang bersifat khusus, kemudian menarik kesimpulan yang bersifat umum.

#### c. Metode Deduksi

"Metode Deduksi adalah suatu cara atau jalan yang dipakai digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah yang bertitik tolak dari pengamatan atas hal-hal yang bersifat umum kemudian menarik kesimpulan yang bersifat khusus.

#### d. Metode Analisa Komparasi

Yaitu, cara untuk mengadakan perbandingan antara dua objek atau lebih.Dalam perbandingan izu diperhatikan keseluruhan pikiran dengan ide-ide pokok, kedudukan konsep-konsep, metode, dsb<sup>16</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Sudarto, Metode Penelitian Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 57-58.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

#### I. Sistematika Pembahasan

Dalam suatu karya ilmiah perlu adanya sistematika pembahasan agar pembaca dapat lebih mudah untuk mengerti tentang pembahasan yang dimaksud.Adapun pembahasan yang dimaksud dalam skripsi ini adalah sebagai berikut:

- BAB I Pendahuluan yang merupakan isi dari keseluruhan skripsi yang menyangkut latar belakang masalah, Identifikasi dan Pembatasan Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan Penelitian, Penegasan Judul, Alasan Memilih Judul, Telaah Pustaka, Sumber-sumber yang di Pergunakan, Metode Penelitian, dan Sistematika Pembahasan.
- BAB II Dalam bab ini akan kami bahas tentang Pluralisme Agama dalam Kehidupan Bermasyarakat.
- BAB II Dalam bab ini akan kami bahas tentang Pluralisme Agama menurut digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wahid.
- BAB IV Dalam bab ini akan menganalisa dan memper bandingkan pemikiran Nurcholish Madj.d dan Abdurrohman Wahid dan mencari letak persamaan dan perbedaan keduanya.
- BAB V Merupakan bab terakhir dari skripsi ini yang berisikan kesimpulan dan saran-saran.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

### PLURALISME AGAMA DALAM KEHIDUPAN BERMASYARAKAT

#### A. PENGERTIAN PLURALISME AGAMA

Arti kata pluralisme dari sudut pandang bahasa sangat mudah sekali untuk di pahami. Plural berarti jamak atau banyak jumlah. Dalam kamus ilmiah populer dapat diartikan sebagai suatu teori yang menyatakan bahwa realitas terdiri dari banyak substansi.

Sedangkan menurut terminologi, pluralisme ialah paham kemjemukan atau paham yang berorientasi kapada kemajemukan yang memiliki berbagai penerapan yang berbeda baik dalam filsafat agama, moral, hukum dan politik yang batas kolektifnya ialah pengakuan atas kemajemukan didepan ketunggalan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Dalam hal ini ada beberapa tokoh yang memberikan pengertiannya tentang pluralisme agama, diantaranya adalah:

Menurut zakiyuddin Baidhawi, Iszilah pluralisme memiliki beberapa makna tergantung pada wacana apa yang dibuat rujukkan. Konsep ini pada awalnya di kemukakan oleh filosof pencerahan, yaitu Cristian Wolff dan Imanuel Kant yang menekankan doktrin tentang kemungkinan terhadap pandangan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pius A. Partanto, Kamus Ilmiah Populer (Surabaya: Arkola, 1994), 604.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ali Rabbani Gulapaigani, Menggugat pluralisme Agama (Jakarta: Al-Huda, 2004), 13.

pandangan sdunia yang dikombinasikan idengan kebutuhan untuk mengadopsid sudut pandang universal terhadap penduduk dunia.<sup>3</sup>

Richard J. Mouw, menjelaskan bahwa pluralisme adalah merupakan paham tentang kemajemukan, dalam pengertian ini, pluralistik dapat dikondisikan ketika seseorang berkeyakinan bahwa disana ada sesuatu yang penting, dan dapat dikatakan bahwa "yang bercorak banyak" adalah merupakan anugerah. Pandangan tersebut ini menunjukkan adanya ketulusan hati bagi setiap manusia dalam menerima keanekaragaman. Akan tetapi pluralisme bukan hal yang mudah begitu saja untuk dipahami. Sebagaimana Michael Amaladoss menegaskan bahwa pluralisme selalu menjadi problem, baik ketika menyangkut sistem ekonomi, ideologi-politik maupun struktur sosial, apalagi masalah agama-agama.

Sedangkan menurut John Hick, pluralisme agama adalah sesuatu yang rasional, yang mampu memberikan penegasan tentang realitas alam yang secara digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id substansial benar, berkembang, tepat dan mempeluas jalan bagi pengalaman masa depan. Maksudnya, dari interpretasi diatas, bahwasanya John Hick memandang adanya pluralisme tidak lain adalah untuk mencari kebenaran dan keselamatan. Seperti yang telah kami sebutkan bahwasanya pluralisme beranggapan bahwa kebenaran merupakan satu hal yang kolektif diantara semua agama, dan seluruh agama bisa menjadi sumber keselamatan, kesempurnaan dan keagungan bagi para

<sup>4</sup> Fatimah Usman, Wahdat Al-Adyan, Dialog Pluralisme Agama (Yogyakarta: LKIS, 2002), 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zakiyuddin Baidhawi, *Ambivalensi Agama, Konflik dan Nir Kekerasan* (Yogyakarta: Lesfi, 2002). 14.

penganutnya. Dalam kenyataan ini di Indonesia, perpecahan dan konflik yang berlatar belakang keagamaan sangat mudah terjadi dan kadangkala hanya karena persoalan yang sangat sepele. Bahkan hampir setiap tahun terjadi ketegangan, kadang kerusuhan, akibat dari sentimen antar umat beragama, seperti peristiwa kelabu yang tejadi di Pekalongan, Nusa Tenggara Timur, Irian Jaya, Timor Timor, Situbondo, dan Tasikmalaya. Bukan hanya karena kerusuhan itu mengakibatkan korban benda dan nyawa yang sia-sia tetapi pembinaan integrasi nasional yang telah dilakukan sejak lama me alui berbagai program, seakan hilang tanpa bekas. Maka perlu kiranya merenungkan konsep pluralisme agama guna mencari input positif bagi keberagaman di Indonesia.

Menanggapi konsep pluralisme agama diatas, memang tidak semua orang sependapat karena di samping ada yang setuju dan menaruh harapan padanya, ada pula berbagai kekhawatiran ataupun kecurigaan terhadapnya.<sup>6</sup>

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Sehingga dalam konteks wacana ilmu sosial, pluralisme berarti pengakuan terhadap keragaman masyarakat dan sebagai prasyarat bagi pilihan dan kebebasan bagi individu. Dalam hal ini pluralisme menghadapi dua tantangan yaitu berbagai bentuk komunisme dan sesu utu tanpa bentuk yaitu anarki dan anatomi. Selain itu, konsep ini juga memberi kesadaran terhadap masyarakat akan banyaknya subentitas, dan disisi lain pluralisme juga merupakan pengakuan seseorang yang

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ali Rabbani Gulpaigani, Menggugat Pluralisme Agama....., 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fat mah Usman, Wahdat Al-adyan, Dialog Pluralisme Agama....., 64-65.

positifiterhadap pluralitas. Yang selanjutnya sikap inj membawa seseorang untuk terlibat aktif dalam pluralitas tu.

Permasalahan dan persoalan pluralitas menjadi bagian yang tak terpisahkan dari dinamika kehicupan manusia. Hanya saja hal tersebut tidak secara otomatis menjadi jaminan bahwa manusia mampu memahami secara holistik pluralisme itu sendiri. Sehingga ketika adanya pluralitas itu berbenturan dengan berbagai kepentingan ideologi, politik, agama dan lain-lain, maka relitas pluralitas yang semula bersifat berubah menjadi problem yang serius.

Dalam konteks kekinian, wacana pluralisme semakin diminati oleh banyak kalangan seiring dengan semakin banyak ya konflik yang timbul saat ini. Sebagian besar konflik-konflik tersebut ditengarai sebagai akibat dari perbedaan-perbedaan agama. Untuk mengatasinya diperlukan sebuah solusi ilmiah bernama "Pluralisme Agama."

Ketika agama mengaktualisasikan dalam kehidupan para pemeluknya maka keberagaman itu berada pada level masyarakat, sehingga agama kemudian terintegrasi kedalam sistem sosial budaya, sistem sosial, dan wujud kebudayaan fisik yang kemudian bersentuhan melalui proses sosial dengan elemen-elemen sosial budaya lainnya. Keberagaman saling berhubungan antara dimensi normatif faham dan keyakinan dengan dimensi kehidupan aktual baik pada level individual maupun kolektif dalam dinamika kehidupan masyarakat agar kehidupan tetap stabil. Dan Agamapun berfungsi menjamin kebaikan bagi seluruh masyarakat

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid.

agar kehidupan tetap stabil. Oleh karena itu setiap orang menjadi unsunyang aktif id untuk persatuan kekuatan di masyarakat, maka agamapun menjadi obat penyakit sosial yang berkembang di masyarakat, <sup>8</sup> sehingga perlu keterlibatan aktif dari pemeluk agama.

Dalam hal ini persentuhan agama dalam struktur sosial, bukan hanya telah melahirkan ragam corak keberagaman dalam berbagai aliran dan corak pengalaman terhadap agama saja, akan tetapi persentuhan agama dalam struktur sosial diatas juga melahirkan sikap saling berhubungan satu sama lain yang mengandung kepentingan-kepentingan bersama bagi masyarakat, seperti mengenai kepentingan ekonomi dan politik.<sup>9</sup>

Sehingga dalam hal ini akibatnya yang terjadi adalah, bahwasanya agama dijadikan sebagai alat pemenuhan ambisi bagi para pemeluknya. Dengan pemahaman seperti di atas, sengaja atau tidak sengaja bahwa agama merupakan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id sebagai pemicu timbulnya konflik dalam masyarakat.

Adanya tradisi-tradisi agama telah mempersiapkan seseorang maupun kelompok terhadap kesadaran identitas. Perasaan yang kita sebut sebagai perasaan kelompok ini, menunjuk pada aspek psikologis manusia yang krasial dan bertujuan ganda. Yaitu ; terintegrasinya keanggotaan kelompok "Dalam" dan pembedaan dengan kelompok "Luar". Dalam hubungan ini, orang dapat memahami kekerasan sebagai sebuah cara yang satu dengan yang lain. Suatu

Farridi, Agama Jalan Kedamaian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 2002), 18.
 Haedar Nashir, Agama dan Krisis Kemanusiaan Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997), 90.

batas yang terkait dengan perlindungan sebuah komunal, untuk menggapai tujuan dekebenaran dan keadilan, atau secara umum mengamankan tempat di alam semesta. Dengan pemahaman seperti ini, sengaja atau tidak, cara berfikir orang makin terbentuk, bahwa potensi agama untuk menjadi akar konflik selalu ada dalam kehidupan masyarakat.

Sementara dalam ha. ini, seluruh agama ditandai dengan sandaran pada sumber kebenaran dan kemurnian yang supra empirik, yang mana berguna untuk membedakan antara berbagai agama dengan melihat ruang lingkup klaim-klaim simboliknya. Pada gilirannya, pluralisme yang melibatkan beberapa agama mengklaim dirinya sebagai pemilik kebenaran dan kemurnian, dan hal tersebut sangatlah berbahaya, bisa-bisa mengubah dari keadaan keeksistensi damai kearah konflik terbuka atau dominasi mayoritas minoritas.<sup>11</sup>

Dari refleksi di atas mengantarkan kita pada sebuah analisis tentang digilib uinsa accid digilib uinsa acc

John Kelsay dan Sumner B. Twiss, Agama dan Ham, Terj. A Suady dan Elga Sarapung (Yogyakarta: Dian Interfidei, 1997), 8-9.
 Zakiyuddin Baidhawi, Ambivalensi Agama, 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Irwandar, Dekontruksi Pemikiran Islam (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media Press, 2003), 59.

manusia dengan sifat alamiahnya adalah relative (nisbi). <sup>13</sup> Dan hanya Tuhan satusatunya pemilik kebenaran yang sifatnya adalah Absolut. Dalam pengertian ini, pemikiran manusia selalu tertuju pada proses penyempurnaan dalam mencari kebenaran yang lebih sempurna lagi, dan usaha ini tidak akan pernah berakhir.

Persoalan yang muncul kemudian datang dari pemeluk agama yang selalu mengklaim bahwa agamanya adalah superior dan mutlak benar atau yang lebih di kenal dengan truth claim. Yang selanjutnya permasalahan ini membawa dampak pada timbulnya konflik agama atau yang lebih tragis lagi tragedi agama.

Sehingga dengan demikian pluralisme agama merupakan persoalan sosiologis dan juga filosofis. Secara sosiologis pluralisme agama dalam masyarakat merupakan kenyataan sosiologis yang harus dapat diterima oleh semua pemeluk agama. Seperti apa yang di ungkap oleh Komaruddin Hidayat yang menyatakan bahwa bagaimanapun baiknya konsep dan doktrin agama, pada tataran praktis ia akan bersaing dan bersanding dengan agama dan ideologi lain dari luarnya. Dalam komunikasi antar budaya, mungkin kita tidak bisa memutlakkan kebenaran itu sebab kebenaran mutlak adalah milik Tuhan semata.

<sup>13</sup> Ibid., 9

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Komaruddin Hidayat, *Agama Kemanusiaan, Dalam atas Nama Agama* (Bandung: Pustaka Hidayah, 1998), 45.

#### B. TEORI-TEORIPHURALISME; AGAMaac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Adanya pluralisme agama memang sebuah kenyataan yang harus dapat di terima oleh masyarakat. Proses globalisasi telah membawa kesadaran umum terhadap pluralisme agama. Truth claim yang senantiasa ada dalam setiap agama hanya mengungkapkan ketegangan yang dapat melahirkan konflik terbuka.

Ketika komunitas pemeluk satu agama masih hidup terisolasi (terpisah) dari komunitas pemeluk agar ia lain karena majunya sistem komunikasi dan transportasi, klaim kebenaran mutlak semacam itu tidak menimbulkan masalah. Mereka bisa hidup dengan tenang menjalankan ajaran agamanya, tanpa ada pihak lain yang mengusiknya. Tetapi setelah dunia yang besar ini semakin mengecil karena globalisasi akibat kecanggihan teknologi, klaim kebenaran oleh suatu umat beragama bisa menimbulkan masalah. Sebab, ternyata pemeluk agama yang lain digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id sumber intoleransi, karena adanya pemihakan kebenaran atas agama tertentu, orang lain yang tidak seagama dengan dia dianggap salah, berdosa dan tidak selamat. 16

Jadi memang benar, jika di tinjau dari aspek kebenaran ajaran suatu agama memiliki potensi yang dapat melahirkan berbagai bentuk konflik. Dalam pada itu maka kehadiran agama yang ramah, yang menjadi dambaan kita semua telah berubah menjadi sesuatu yang menakutkan. Sehingga perlu kiranya bagi kita

Sudarto, Konflik Islam Kristen (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 1999), 88.
 A. Rozikin, Membudayakan Toleransi dan Kerukunan, Dalam beragama di Abad Dua Satu

A. Rozikin, *Membudayakan Toleransi dan Kerukunan, Dalam beragama di Abad Dua Satu* (Jakarta: Dzikrul- Hakim, 1997), 88.

sebagai jumat beragama mencari solusi dari permasalahan ini. M.Sobary menawarkan sebuah cara yang harus di lakukan oleh umat beragama, yaitu dengan membebaskan pemikiran keagamaan yang normatif dan hitam putih jalan penalarannya. Meskipun agama memang normatif sejak dari sumbernya. 17

Akan tetapi agama dai, m kehidupan masyarakat majemuk dapat berperan sebagai faktor pemersatu (Integartif) namun dapat juga berperan sebagai pemecah (Disentegratif). Fenomena ini banyak di tentukan oleh empat hal, diantaranya adalah sebagai berikut: (a) Teologi Agama dan Doktrin Ajarannya, (b) Sikap dan Prilaku Pemeluknya dalam Memahami Agama tersebut, (c) Lingkungan Sosio-Kultural yang Mengelilinginya, dan (d) Peranan dan Pengaruh Pemuka Agama tersebut dalam Mengarahkan Pengikutnya.

Dalam hal ini Islam sebagai agama samawi, meletakkan dasar-dasar teologi dan ajaran-ajaran yang telah di uji-cobakan oleh pembawanya sendiri (Nabi Muhammad SAW) dan berhasil meletakkan pengalaman sosial yang menjunjung tinggi prinsip kemanusiaan dan hak-hak asasinya, ditengah-tengah kehidupan masyarakat majemuk. 18

Namun pluralisme tidak dapat dipaham hanya dengan mengatakan bahwa masyarakat kita majemuk, beraneka ragam, yang terdiri dari suku dan agama, yang justru hanya menggambarkan kesan fragmentasi, bukan pluralisme. Pluralisme juga tidak boleh dipahami sekedar sebagai "Kebaikan Negatif"

 <sup>&</sup>lt;sup>17</sup> M. Sobary, *Diskursus Islam Sosial* (Bandung: Zaman Wacana Mulia, 1998), 35.
 <sup>18</sup> Tarmizi Taher, Moch. Basofi Sudirman, *Ham dan Pluralisme Agama* (Surabaya: CV. Fatma, 1997), 77-78.

(negative good), akan tetapi hanya ditilik dari Legunaannya untuk menyingkirkan acid fanatisisme (to keep fanaticism at bay). Pluralisme harus dipahami sebagai "Pertalian Sejati Kebhinekaan dalam Ikatan Keadaban". Bahkan pluralisme adalah merupakan suatu keharusan bagi keselamatan umat manusia, antara lain melalui mekanisme pengawasan dan pengimbangan yang dihasilkannya. 19

Selain itu agama juga bukanlah sekedar sebuah kategori subjektif, melainkan melibatkan suatu subjektifitas ganda. Agama merupakan subjektifitas pribadi yang tidak lengkap jika tidak diimbangi oleh subjektifitas yang lain, yakni komunitas beragama. Kedua subjektifitas ini bersama-sama membentuk totalitas keagamaan.20

Agama-agama merupakan anugerah Tuhan. Lantaran banyak agama tetap berada dalam batas-batas Rahmat Tuhan Yang Maha Esa. Agama harus banyak, keharusan inilah yang merupakan tanda kesadaran keagamaan dalam sebuah digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id masyarakat multiagama. Pluralisme agama merupakan jaminan bahwa tiap-tiap agama akan tetap menjadi sebuah agama.21

Dalam hal ini (Pluralitas) agama yang hidup di Indonesia, termasuk didalamnya keanekaragaman paham keagamaan yang ada di dalam tubuh intern beragama adalah merupakan kenyataan historis yang tidak dapat di sangkal oleh siapapun.

<sup>19</sup> Budhy Munawar, Islam Pluralis, Wacana Kesetaraan Kaum Beriman (Jakarta: Paramadina,

<sup>2001), 31.</sup>Hasan Ashari, *Lintas Iman, Dialog Spiritual* (Yogyakarta: LKIS, 2003), 3.

<sup>20</sup> Ibid., 15.

empiris historis. Sedangkan secara kronologis dapat disebutkan bahwa wilayah kepulauan Nusantara, hanya agama Hindu dan Budha yang dahulu dipeluk oleh masyarakat, terutama di pulau jawa. Ketika peryebaran agama Islam lewat jalur perdagangan sampai di Kepulauan Nusantara, maka proses perubahan pemelukan (Conversi) agama secara bertahap dan berlangsung. Proses penyebaran dan pemelukan agama Islam di Kepulauan Nusantara yang beralangsung secara massif dan dengan jalan dama: tersebut sempat dicatat oleh Marshall Hodgson sebagai prestasi sejarah dan budaya yang amat sangat mengagumkan.

Islam bukannya agama terakhir yang masuk ke Wilayah Kepulauan Nusantara. Ketika Kepulauaan Nusantara memasuki era penjajahan Eropa, terutama penjajahan Belanda, sekitar abad 16, agama Kristen Protestan dan agama Kristen Katolik juga ikut menyebar secara luas. Semula penyebaran itu berpusat di Wilayah Nusantara di luar Jawa, dan baru abad ke-18 mulai ke Wilayah pulau Jawa secara lebih luas. Dalam sensus Nasional, tercatat hanya ada lima agama besar didunia, yaitu: Agama Hindu, Budha, Islam, Kristen Protestan, Kristen katolik, yang tumbuh subur berkembang di Indonesia.<sup>22</sup>

Adanya pluralisme Agama, dalam kehidupan bermasyarakat, dalam hal ini adalah merupakan sebuah kenyataan yang harus dapat diterima oleh

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Dr. Amin Abdullah, *Studi Agama, Normativitas atau Historisitas*? (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 5.

masyarakat.<sup>23</sup>Kasena dalaminhabcini dagaman adalah diperupakan esebuah begejala edid kemanusiaan, artinya hanya manusialah yang mampu menyatakan peranan praktis keberagamannya. Karena itu, agama sangat melekat pada manusia dan keintensitasnya tersebut manusia dapat menjalani praksis keberagamaan itu sendiri.<sup>24</sup>

Ketika ada sebuah ungkapan bahwa semua agama itu adalah benar atau hanya satu agama saja benar. Bila berbicara tentang kebenaran agama yang mana sudah pasti ada kebenaran yang mutlak dalam agama, anamun manusia dalam memahami agama memang berbeda-beda akan tetapi dengan adanya suatu agamalah yang bisa menjadikan manusia faham tentang arti kebenaran agama itu sendiri, jadi dalam hal ini semua agama itu benar menurut keyakinannya masingmasing. Akan tetapi manusia masih merasa sangsi terhadap kebenaran sesuatu agama tersebut, oleh karena di dunia ini terdapat bermacam-macam agama dan digilib uinsa ac.id digilib.uinsa ac.id digilib.uinsa ac.id tiap-tiap agama biasanya menpunyai sekte-sekte yang berlainan satu dengan yang lainnya. Misalkan orang Islam mengatakan, bahwa agama Islam-lah satu-satunya agama yang benar. Orang Kristen mengatakan, bahwa agama Kristen-lah yang benar, bagi Kristen Protestan yang benar; juga demikian bagi orang Katolik.

Akibat dari pendirian itu adalah tanggung jawab tiap-tiap pengikut agama untuk melakukan tugas kewajiban kepada agama sendiri yang dianggap sebagai

<sup>23</sup> Sudarto, Konflik Islam Kristen (Semarang: Pustaka Rizki Putro, 1999), 188.

Dr. A.A Yewangoe, Agama dan Kerukunan (Jakarta: PT. Bpk Gunung Mulia, 2001), 239.
 Mohammad Sobary, Kebudayaan Rakya (Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya, 1996), 89.

jalan dkeselamatan jbaikijdi uduniac maupun, dhakhirat jaPada jizamand pertengahan c.id anggapan semacam itu amat besar pengaruhnya hingga terjadi peperanganpeperangan yang hebat tidak saja antara agama Kristen dengan Islam akan tetapi juga dunia Kristen sendiri. <sup>26</sup>Demi kerukunan beragama, dan demi terpecahkannya persoalan-persoalan tentang banyak agama tersebut banyak solusi yang di tawarkan oleh para kalangan. Diartaranya adalah baik secara teoritis maupun praktis ialah menciptakan dialog antar umat beragama sebab dinilai sudah saatnya umat beragama meninggalkan era monolog untuk beranjak era dialog. Dengan dialog umat beragama dapat mempersiapkan diri untuk melakukan diskusi dengan umat beragama lain yang berbeda pandangan tentang kenyataan hidup, selain itu dialog tersebut di maksudkan untuk saling mengenal dan saling menimba pengetahuan baru tentang agama mitra dialog. Dengan sendirinya dialog tersebut juga akan memperkaya wawasan kedua belah pihak dalam rangka mencari digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id persamaan-persamaan yang dapat dijadikan landasan hidup rukun dalam suatu masyarakat, selain dialog juga dibutuhkan adanya sikap toleransi antar umat beragama Dan yang paling penting lagi dalam pluralisme agama yaitu adanya komitmen yang kokoh dan rasa kepemilikan yang tinggi terhadap agamanya masing masing, karena dengan adnya komitmer terhadap agama yang dianutnya, maka seseorang dapat terhindar dari relativisme agama yang tidak sejalan dengan semangat Bhineka Tunggal Ika.<sup>27</sup> Adapun pendapat lain yang menegaskan bahwa

<sup>26</sup> M. Rasjidi, Filsafat Agama (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 1994), 134.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Drs. H. Abdul Fatah, Manajemen Konflik Umat Beragama (Jakarta: Depag, 2003), 3-5.

kemampuan manusia sangat terbatas umtuk mengetahuj agama yang paling benar di antara agama-agama yang ada. Karena itu, sikap yang terbaik adalah mentolelir semua agama yang ada (*religious indifferentism*) agama yang satu tidak lebih benar daripada agama yang lain. Agama yang beragam itu tujuannya sama hanya saja caranya yang berbeda-beda.<sup>28</sup>

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Amsal Bakhtiar, MA, Filasafat Agama (Jakarta: Logos Wacana Ilmu,1999), 165.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

## PLURALISME AGAMA MENURUT NURCHOLISH MADJID DAN ABDURROHMAN WAHID

#### A. PEMIKIRAN KEAGAMAAN NURCHOLISH MADJID

- 1. Biografi Nurcholish Madjid
  - a. Kelahiran dan Pendidikan

Perjalanan sejarah selalu ditentakan oleh pemikiran yang paling menonjol dari zamannya. Untuk menandai zaman tersebut, maka kita perlu melihat kecenderungan yang paling significant yang tampak sebagai gejala terkuat dari zaman yang bersangkutan. Hal seperti itu pasti akan terjadi pada kehidupan manusia yang pada akhirnya berdampak pada lingkungan sekitarnya, karena dalam hal ini manusia merupakan makhluk digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.i

sekelilingnya.Dalam arti bahwa manusialah yang menyebabkan perubahan-perubahan lingkungan. Begitupula dengan perkembangan dunia intelektual, yang selalu berkembang dengan penyesuaian zaman, dalam hal ini telah di buktikan oleh seorang cendikiawan muslim Nurcholish Madjid yang telah berubah pemikirannya, dari pemikiran tradisional menuju ke pemikiran plural yang lebih bersifat modern.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

# PLURALISME AGAMA MENURUT NURCHOLISH MADJID DAN ABDURRAHMAN WAHID

#### A. PEMIKIRAN KEAGAMAAN NURCHOLISH MADJID

- 1. Biografi Nurcholish Madjid
  - a. Kelahiran dan Pendidikan

Perjalanan sejarah selalu ditentukan oleh pemikiran yang paling menonjol dari zamannya. Untuk menandai zaman tersebut, maka kita perlu melihat kecenderungan yang paling significant yang tampak sebagai gejala terkuat dari zaman yang bersangkutan. Hal seperti itu pasti akan terjadi pada kehidupan menusia yang pada akhirnya berdampak pada lingkungan sekitarnya, karena dalam hal ini manusia merupakan makhluk digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Tuhan yang aktif dan mengaktifkan segala sesuatu yang ada di sekelilingnya.Dalam bahwa manusialah yang menyebabkan arti perubahan-perubahan lingkungan. Begitupula dengan perkembangan dunia intelektual, yang selalu berkembang gengan penyesuaian zaman, dalam hal ini telah di buktikan oleh seorang cendikiawan muslim Nurcholish Madjid yang telah berubah pemikirannya, dari pemikiran tradisional menuju ke pemikiran plural yang lebih bersifat modern.

pada tanggal 17 maret 1939, bertepatan dengan 26 Muharram 1358H. beliau dari keluarga kalangan pesantren tradisional. Ayahnya bernama H. Abdul Madjid, beliau adalah seorang kiyai alim hasil godokan pesantren Tebuireng, dan juga termasuk dalam keluarga besar Nahdhatul Ulama' (NU), yang secara personal memiliki hubungan sangat akrab dengan K.H. Hasyim Asy'ari, yang juga merupakan salah seorang "Founding Father" Nahdatul Ulama'.

Pada mulanya Abdul Madjid ( Ayah Nurcholish Madjid ) adalah santri K.H.Hasyim Asy'ari. Karena hubungan beliau dengan pengasuh sangat akrab, hingga kedewasaannya beliau dinikahkan dengan keponakan kiyai Hasyim yang bernama Halimah. Akan tetapi karena tidak dikarunia keturunan, akhirnya merekapun berpisah secara baik-baik, Kemudian K.H. digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Hasyim Asy'ari menyerahkan Abdul Madjid untuk menikah lagi, yang akhirnya menikah dengan ibunya Nurcholish Madjid. Wanita yang dinikahi ayahnya itu juga seorang putri yang dibesarkan dari kalangan pesantren, dia adalah putri dari kiyai Abdul sadjad, dari kediri yang juga termasuk teman baik K.H. Hasyim Asy'ari.

<sup>1</sup> Dedy Djamaluddin dan Subady Ibrahim, Zaman Baru Islam (Bandung: Zaman Wacana Muka 1999) 121

Muka, 1999), 121.

<sup>2</sup> Siti Nadroh, *Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid* (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1998), 21.

digilib.uins Dari sekilas latar belangkang keluarga Nurcholish Madjid diatas dilahirkan dari kultur untuk menunjukkan bahwa ia ,cukup pesantren.3Riwayat pendidikannya, Nurcholish Madjid menempuh di dua sekolah tingkat dasar<sup>4</sup>, yaitu pagi hari ia di Sekolah Rakyat (SR), dan sorenya sekolah di madrasah Al-Wathaniyah milik ayahnya sendiri. Kemudian, Nurcholish melanjutkan kesekolah menengah pertama (SMP), di kota yang sama yaitu di Mojoanyar Jombang. Jadi, sejak di tingkat pendidikan dasar, Nurcholish telah mengenal dua model pendidikan. Pertama, pendidikan dengan pola Madrasah, yang hanya menggunakan kitab-kitab kuning sebagai bahan rujukannya, Kedua, Nurcholish juga mempereleh pendidika umum secara memadai, sekaligus berkenalan dengan metode pengajaran modern. Pada masa pendidikan dasarnya, yang khususnya di madrasah Al-Wathoniyah Nurcholish sudah menampakkan lib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id kecerdasannya dengan berkali-kali menerima penghargaan atas prestasinya.<sup>5</sup> Setelah itu pada usia 1<sup>2</sup> tahun, ia dimasukkan ayahnya kepesantren Darul Ulum Rejoso Jombang, namun hanya bertahan dua tahun, disana ia masih merasa kurang adanya kebebasan berfikir sebagaimana harapannya, akhirnya ia dipindahkan oleh ayahnya kepesantren modern terkenal Darussalam Gontor Ponorogo, Jawa Timur. Dimana pesantren tersebut menggembleng santrinya untuk menguasai

<sup>3</sup> Ibid., 122.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Didin Saefudin, Pemikiran Modern dan Postmodern Islam (Jakarta: Grasindo, 2003), 222 <sup>5</sup> Siti Nadroh, Wacana Keagamaan dan Politik Nurchalish Madjid......, 21-22.

tahun 1960-1968. Menurut Nurcholish sendiri, disinilah masa paling menentukan dalam pembentukan sikar keagamaannya. Dengan bekal kebebasan dan wawasan yang cukup dari ayahnya Nurcholish Madjid melanjutkan studinya ke IAIN Syarif Hidayatullah Ciputan Jakarta Jurusan Sastra Arab dan Kebudayaan slam Fakultas Adab. Ia berhasil menyelesaikan SI di tahun 1968 dengan menulis skripsi: Al-quran Arbiyyun Lughatan Wa'alamiyyun Ma'nan yang artinya sebagai berikut Al-quran dilihat dari sisi bahasanya bersifat loxal (Tertulis dalam Bahasa Arab). Sedangkan dari sisi maknanya mengandung sifat Universal. Selama di bangku kuliah Nurcholish Madjid telah dikenal di kalangan intelektual sebagai tokoh yang membawa wawasan dalam corak baru dipercaturan pemikiran Islam Indonesia. Hal ini terbukti pada tahun 1970 ia pernah digilib unsa ac id d

Diluar kegiatan kampus, Nurcholish Madjid juga aktif dalam kegiatan organisasi, diantaranya adalah organisasi HMI yang dibesarkan dengan mengembangkan pemikiran intelektual.

Pada tahun 1968 Nurcholish Madjid berkesempatan untuk mengunjungi Amerika, selama itu ia sempat ke berbagai Universitas,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ahmad Amir Aziz, Neo-Modernisme Islam di Indonesia, Gagasan Sentral Nurcholish Madjid dan Abdurrohman Wahid (Jakarta: Rineka Cipta, 1999), 22-23.
<sup>7</sup> Kal-Nah, Ensiklopedia Isla (Jakarta: PT Ikhtiar Baru Van Houve, 1994), 104.

dengan sejumlah tokoh. Sepulang dari Amerika, ia melanjutkan lawatannya kekawasan Timur Tengah, diantaranya Saudi Arabia, Irak dan Kuwait. Pengalaman tersebut membuatnya terinspirasi mencari hakikat Islam dan masyarakat Muslim, pasalnya Negara barat lebih segalanya daripada Negara Islam. Akumulasi pengalaman ditambah pergolakan pemikiran yang dialaminya akhirnya melahirkan konsep NDP (Nilai Dasar Perjuangan). Konsep itu kemudian disahkan calam kongres HMI tahun 1969 di Malang. Ia pernah menjabat ketua umum selama 2 (dua) periode. Periode 1966-1969 dan periode 1969-1971. Disisi lain pernah menjabat sebagai presiden Persatuan Mahasiswa Asia Tenggara (PMAT), wakil sekjen IIFSO (International Islamic Federation Of Student Organisation).8

Tahun 1971-1974 Nurcholish madjid menjabat sebagai pimpinan digilib.uinsa.ac.id digili

Setelah gelar sarjana diperolehrya, Ia melanjutkan ke University Chicago Amerika Serikat. Disana ia berguru kepada pemikir modern yang

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Adian Husain dan Nuim Hidayat, *Islam Liberal* (Jakarta: Gema Insani, cet I, 2002),31.

die berkebangsaan Pakistan, Fazlur Rahman tahun 1984. Ia kembali ke Indonesia dengan menyandang gelar doktor bidang filsafat Islam. Tidak lama kemudian, ia bersama kawan-kawannya mendirikan klub kajian agama paramadina sebuah lembaga pengkajian islam yang membuka forum-forum diskusi tentang soal-soal ke-Islaman. 10

Pada tahun 1988, Nurcholish Madjid pernah menjadi anggota MPR RI, anggota komnas HAM RI, menjadi fellow dalam Eisenhover fellowship 1990, serta menjadi tamu di Institute Of Islamic Studies Mc Gill University pada tahun 1991. Juga menjadi dosen fakultas Adab. Dan ditahun 1998 ia dikukuhkan menjadi profesor dan guru besar di IAIN Syarif Hidayatulloh Ciputat Jakarta. Dan berkutat dalam bidang riset empiris sebagai peneliti Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia (LIPI).

Nurcholish Madjid dijuluki "Lokomotif" atau "Penarik Gerbong" digilib uinsa ac id Pembaharuan Islam Indonesia, pada tahun 70-an dia juga disandingkan dengan sosok tokoh K.H. Hasyim Asy'ari, (1871-1947 : Pendiri Nahdlatul Ulama'), K.H Ahmad Dahlan (1868 -1923: Pendiri Muhammadiyah) dan H. Abdul Malik Karim Amrulloh, Hamka (1908-1981 ulama' pengarang lebih dari 118 buku). 11 Predikat lain yang diperoleh Nurcholish Madjid adalah "Natsir Muda", karena dianggap mempunyai prototipe pemimpin partai islam yang didambakan, memiliki juga simbol tradisi kesantrian

qur'an. Namun dengan makalahnya yang berjudul "Keharusan Pembaharuan Pemikiran Islam dan Masalah Integrasi Umat "yang disampaikan dalam silaturrohmi HMI, GPI, PII, dan PERSAMI. Pada tanggal 3 Januari 1970 di gedung pertemuan Research Center, menteng Raya Jakarta, Citra Natsir Muda di copot. Pandangannya di anggap berubah secara fundamental, terutama karna ia menganjurkan sekularisasi sebagai salah satu bentuk Liberalisasi atau pembebasan terhadap pandangan-pandangan keliru yang telah mapan.<sup>12</sup>

Sekarang ia memfokuskan dirinya dalam bidang Intelektual dan pembinaan moral bangsa sesuai dengan gelarnya sebagai "Guru Bangsa" dan menolak tegas-tegas kepemimpinan politik, karena konsisten dengan komitmennya bahwa Intelektual dan Moral harus berjalan dalam satu digilih dinasa. Dan imenjadi ketuai yayasan wakar paramadina, yang antara lain bertujuan Sebagai berikut:

- Meningkatkan perkembangan dan kesadaran hidup beragama islam yang berpandangan erbuka dan bertanggung jawab akan terjadinya masyarakat yang berserah diri kepada Allah SWT.
- Mengembangkan pemahaman dan pemikiran agama, serta penampilan yang bersifat kesejarahan (kontekstual) sehingga bermakna bagi

<sup>12</sup> Pradoyo, Sekularisasi dalam Polemik (Jakarta: Grafiti, 1993), 91-92.

- pemecahan persoalan-persoalan baru kemanusiaan dalam suasana digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id
  - 3) Mengembangkan sundana kehidupan beragama yang terbuka, dinamis, bernalar dan bertanggung jawab, sehingga terjadi dialog yang kreatif dan kritis.
  - Mengembangkan sistem pendidikan agama yang berdaya hasil dan berdaya guna tinggi.<sup>13</sup>

# b. Pola Pemikiran dan Karya-karyanya

Dalam hal ini pemikiran-pemikiran Nurcholish Madjid menurut

Muhammad Kamal Hassan, seorang tokoh muslim Malaysia, yang
dikemukakan dalam thesis doktorolnya tentang gerakan islam
Indonesia.Dia mengklasifikasikan pemikiran Nurcholish Madjid menjadi
digidia corak pemikiran in yang id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Pertama: Pemikiran Nurcholish Madjid sebelum tahun 1970, Dalam hal ini Pemikiran tersebut dinila. sebagai pencerminan pandangan muslim idealis, yang artinya memiliki ide-ide atau cita-cita yang tinggi untuk menghadapi perkembangan pemikiran yang akan datang sesuai dengan perkembangan zamannya.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Dedy Djamaluddin dan Subandy Ibrahim, Zaman baru Islam Indonesia....., 137-138.

digilib.uinsa.ac.id digili

Pemikiran Nurcholish Madjid yang terkenal pada awal tahun 1970, yaitu tentang pembaharuan islam yang mana harus dilibatkan dalam pergaulan-pergaulan modern yang didasarkan pada khazanah pemikiran keislaman tradisional yang telah mapan dengan meletakkan konteks ke indonesiaan.<sup>15</sup>

Pemikiran Nurcholish Madjid yang lainnya adalah tentang sekularisasi, yaitu umat islam harus dipebaskan dari menuhankan segala sesuatu yang bukan Tuhan. Misalnya, Menuhankan manusia serta nilai yang dibuatnya.Serta menduniakan urusan yang bersifat dunia dan mengakhiratkan urusan yang bersifat akhirat. Pendapat Nurcholish Madjid digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id lini berimplikasi pada jargon-jargonnya, yaitu tentang "Islam, Yes Partai Islam No".

Dalam hal ini menurut Nurchoish Madjid sekularisasi yang diyakininya itu bertumpu pada kepercayaan bahwa pada dasarnya manusia adalah sama, semua manusia memiliki rasio dan dapat menggunakannya untuk memahami agama, maka rasionalisasi atas agama tidak akan terhindarkan. Karena itu, makna atau paham tentang keagamaan tidak lagi

disandarkan pada otoritas lama, apakah itu greja, atau kiyai yang ada gilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.i

Dalam konteks ini, Indonesia yang sedang mengalami proses moderenisasi dalam berbagai bidang baik sosio, politik, dan ekonomi, jelas dibutuhkan sebuah agama yang mempu memberikan landasan nilai dan moral universal. Bukan sebuah agama pada tingkat organisatoris atau hukum yang spesifik. Paham keagamaan yang tidak bisa memainkan peran pada tingkat nilai dan moral, bukan saja tidak bisa memainkan peran, untuk memenuhi kebutuhan masyarakat modern, sekaligus juga akan mempertajam pluralitas yang pada akhirnya akan mengarah pada ketidakstabilan masyarakat.

Selanjutnya, Bagi Nurcholish, mengingat bangsa Indonesia imi sangat majemuk, bukan hanya dari suku bangsa dan agama, tetapi juga karena beragamnya paham keagamaan, akan tetapi pada intinya semua agama adalah sama, yang mana tujuannya adalah untuk mencari kedamaian dan kebahagiaan. 16

Sebagai seorang cendikiawan yang produktif. Dalam perjalanan hidupnya sekitar 60 tahun, Nurcholish sudah banyak menulis karya-karya ilmiahnya baik berupa artikel, makalah dan buku-buku, Diantaranya

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Siti Nadroh, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid......, 34-35.

digikarya-karyanya iyang kini teleh beredar dalam bentuk buku adalah sebagai dalam berikut:

Khzanah Intelektual Islam (Editor,1984). Karya ini menurut penulisnya dimaksudkan untuk memperkenalkan salah satu segi kejayaan islam di bidang pemikiran, khususnya yang berkenaan dengan filsafat dan teologi. Selain itu, buku ini juga merupakan sekedar pengantar pemikiran kepada kajian yang luas dan mendalam tentang khazanah kekayaan pemikiran islam.

Islam Kemoderenan dan keIndonesiaan (1987). Buku ini sampai dengan tahun 1994 telah dicetak ulang sebanyak enam kali. Didalamnya merupakan kumpulan tulisan-tulisan Nurcholish, yang menurutnya dikerjakan dalam "Rentang Waktu Dua Dasawarsa ", sebagai respon terhadap berbagai persoalan dan isu-isu yang berkembang pada saat itu.<sup>17</sup>

Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderenan (1992). Buku ini berisi kumpulan-kumpulan makalah, yang ditulis Nurcholish Madjid pasca studi di Chicago. Sekaligus merupakan karya monumentalnya yang berupaya menghadirkan ajaran-ajaran Islam yang adil, Inklusif dan kosmopolit. Didalamnya terungkap gagasannya dibawah tema tauhid dan emansipasi harkat manusia, disiplin ilmu keislaman tradisional, membangun masyarakat etika serta universalisme islam dan kemodernan.

<sup>17</sup> Ibid., 38.

digil Dalam pengantarnya Nurcholish menyebutkan bahwa agama (b. Islam a).id telah mengajarkan manusia bagaimana seharusnya menjaga keselamatannya di dunia dan di akhirat.

Islam, Kerakyatan dan Keindonesiaan ; Pikiran-pikiran Nurcholish " Muda " (1994). Sebagaimana dalam bukunya Islam Kemoderenan dan Keindonesiaan, dalam buku ini Nurcholish berbicara mengenai Keislaman, Keindonesiaan dan Kemoderenan, dengan penekanan bagaimana menciptakan masyarakat yang berkeadilan berdasarkan prinsip-prinsip tauhid.

Pintu-pintu Ijtihad (1994). Buku ini sebenarnya merupakan kumpulan sebagian besar tulisan Nurcholish pada kolom "Pelita Hati' di Harian Pelita (1981-1991) dan Tempo. Dalam buku ini, tema-tema tersebut mencakup masalah Iman, peradaban, etika, moral dan politik libuinsa ac id digilib uinsa ac id sederhana, sehingga mudah dimengerti.

Islam Agama Peradaban, Membangun Makna dan Relevansi Doktrin Islam dalam Sejarah (1995). Dalam buku ini merupakan analisis dan refleksi terhadap wacana keislaman secara mendasar. Hanya saja, pemikiran-pemikiran Nurcholish yang tertuang dalam buku ini lebih terarah pada makna dan implikasi penghayatan iman terhadap prilaku sosial. Lebih dari itu, Nurcholish dalam buku ini membahas tema-tema

digi pokoka ajaran i Islam nyang i telah i berkembang i dan mengalami gdistorsia di id tangan umat Islam sendiri, sehingga menjadi mitos dan dongeng. 18

Islam Agama Kemanusiaan :Membangun Tradisi dan Visi Baru Islam Indonesia,(1995). Buku ini sebagaimana buku monumentalnya Islam Doktrin dan Peradaban, memiliki mainstream yang sama, yakni menghadirkan ajaran Islam secara lebih human, adil, inklusif dan egaliter yang bertolak dari paradigma tauhid dan etika. Hanya saja, pemikiran-pemikiran Nurcholish dalam buku ini, menyajikannya dengan wawasan yang lebih kosmopolit dan universal sekaligus mempertimbangkan aspek parsial dan cultural paham-paham keagamaan yang berkembang.

Masyarakat Religius (1997). Buku ini berisi lima bab, ini mengetengahkan Islam dan konsep kemasyarakatan, komitmen pribadi dan sosial, konsep keluarga muslim, prinsip medis dan kesehatan keluarga digilib uinsa ac id digilib ui

Indonesia (1997). Buku ini terdiri dari lima bab juga, yaitu kajian keilmian terhadap Islam di Indonesia, bagaimana peran umat islam Indonesia menyongsong era tinggal landas. Di buku ini Nurcholish membahas peran dan fungsi pancasila, organisasi-organisasi politik dan Golkar, pemilu, demokrasi, demokratisasi, oposisi, keadilan, dan dinamika perkembangan intelektual islam di Indonesia. Dalam konteks ini Nurcholish menegaskan

<sup>18</sup> Ibid., 39-40.

bahwa oposisi dibenarkan dalam masyarakat untuk memegang teguh prinsip-prinsip munsyawarah. 19

Kaki Langit Peradaban Islam (1997). Buku ini merupakan suntingan sebagian kumpulan makalah Nurcholish yang ditulis dalam rentang waktu 10 tahunan antara tahun 1986-1996. Buku ini berisi tiga bab. Pertama, mengetengahkan wawasan peradaban Islam. Kedua, menjelaskan sumbangan pemikiran-pemikiran para tokoh Muslim, antara lain Asy-Syafi'i dalam bidang hukum islam, Al-Ghazali dalam bidang tasawuf, Ibnu Rusyd dalam bidang filsafat dan Ibnu Khaldun dalam bidang filsafat sejarah dan sosial. Dan ketiga, mengenai dunia islam dan dinamika global.

Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah (1997). Buku ini berisi kumpulan makalah yang ditulis oleh berbagai tokoh Muslim di digilib uinsa ac id bawah tema-tema penafsiran al-qur'an konsep dasar al-qur'an, disiplin ilmu keislaman tradisional, figh dalam realitas umat islam, dimensi esoteris ibadah dan implikasinya pada pengembangan etika sosial, serta dimensi sosial dari ajaran islam.<sup>20</sup>

Bilik-bilik Pesantren, Sebuah Potret Perjalanan (1997). Buku ini merupakan seleksi atas makalah-maka ah Nurcholish sekitar dua puluh

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibid., 41-42. <sup>20</sup> Ibid., 43.

digitahun yang lalu. Buku ini memuah deskripsi duala pesantren dengan segala id dinamika perkembangannya, berhadapan dengan wacana modernisasi. Meskipun telah berlalu kurang lebih 20 tahunan, kehadiran buku ini tetap menunjukkan signifikansinya dalam rangka mencari dan menemukan format baru dunia pesantren terhadap realitas eksternal yang mengitarinya.

Politik Kontemporer (1997). Buku ini sangat berbeda dengan buku-buku Nurcholish lainnya, karena ia merupakan kumpulan wawancara yang pernah dimuat dalam berbagai media masa dari sekitar tahun 1970-an sampai 1996-an, dengan tema yang sangat beragam dan spontan, meliputi berbagai persoalan aktual; politik, budaya, pendidikan, sampai peristiwa 27 Juli. Meskipun lebih merupakan bacaan ringan, akan tetapi dengan kata pengantar yang panjang lebar dari seorang pengamat politik seperti Fachry digilib uinsa ac.id digilib.uinsa ac

Ali, buku ini sangat menarik dan menjadi pendukung penting untuk dapat menangkap semua gaga san yang pernah dilontarkan Nurcholish dalam buku-buku yang lain

Cita-cita Politik Islam Era Reformasi (1999). Buku ini dapat dikatakan merupakan perjalanan panjang pandangan sosial politik Nurcholish, dalam wacana perpolitikan di Indonesia. Sebagaimana diungkapkan oleh pemberi kata pengantar yang ada dalam buku ini dapat melarikan pemikiran-pemikiran yang selama ini digeluti Nurcholish, yakni bahwa semua gagasan yang pernah dilontarkannya dalam berbagai bidang

masyarakat madani, istilah yang sekarang makin popular dalam wacana nasional bangsa kita.<sup>21</sup>

Melihat begitu banyaknya karya-karya ilmiah yang dihasilkan oleh Nurcholish sebagaimana yang sebagian berhasil penulis himpun, menunjukkan suatu kenyataan bahwa Nurcholish merupakan seorang Intelektual Muslim yang produktif. Dalam hal ini pemikiran-pemikirannya didalam berbagai bidang telah diakui, khususnya dalam wacana pembaharuan pemikiran islam di Indonesia. Lebih dari itu, pemikiran-pemikirannya, baik yang dituangkan dalam berbagai kesempatan, senantiasa menarik untuk didiskusikan, bahkan, tak jarang menimbulkan polemik yang berkepanjangan. Inilah kemudian yang membedakan sosok Nurcgholish begitu berbeda dengan sosok-sosok Intelektual Muslim digilib uinsa ac id digilib penala ac id digilib uinsa ac id digilib ui

# 2. Spesialisasi Keahlian Kecenderungan Pemikiran Nurcholish Madjid

# a. Konsep Agama dalam Pandangan Nurcholish Madjid

Indonesia bukanlah Negara Teckrasi bukan pula Negara Sekuler, ia adalah Negara yang berlandaskan pancasila. Ungkapan itu meskipun mengandung arti yang membingungkan bagi kebanyakan orang, tetapi

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibid., 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibid., 38-48.

"Itulah cara yang paling tepat", bagi mayoritas masyarakat Indonesia, secara ideologis, dalam memandang negerinya sendiri.

Jika berbicara mengenai keagamaan yang ada di Indonesia, maka tidak bisa lepas dari pengetahuan sejarah yang terjadi dimasa lampau. Yang mana sejarah Replublik ini telah mengukir bahwa pernah terjadi perdebatan yang sangat panjang mengenai adanya konsep tentang agama.<sup>23</sup>

Dalam hal ini setiap sistem kepercayaan selalu mengasumsikan kemutlakan, sekurang-kurangnya berkenaan dengan pokok-pokok (Ushul) ajarannya. Sebab hanya dalam kemutlakaanya itu maka suatu agama berfungsi sebagai pegangan dan tuntutan hidup yang memerlukan kadar kepastian yang tinggi, dan memberi kepastian, itulah fungsi pegangan atau digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id tuntutan.

Dari segi kemulakannya, maka setiap penganut suatu agama menganggap bahwa agamanya adalah sesuatu yang tidak berasal dari manusia sendiri, melainkan dari Tuhan, namun pada waktu yang sama setiap penganut agama berkeyakinan bahwa agamanya mengajarkan

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Nurcholish Madjid, *Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi Baru dan Visi Baru Umat Islam Indonesi*, (Jakarta: Paramadina, 1995), 3.

digitentang amal perbuatan praktis dan itupun berbeda dalam lingkungan daya id dan kemampuan manusia untuk melaksanakannya.<sup>24</sup>

Sedangkan salah satu gagasan paradigmatik Nurcholish Madjid yang sangat menarik perhatian publik dalam bidang agama adalah usahanya untuk mencari titik temu yang sangat substansial antara agama-agama yang dianut manusia, khususnya antara Islam dengan Yahudi dan Nasrani.<sup>25</sup>

Sehingga dalam hal ini Nurcholish Madjid dalam memandang faham banyak agama yang mana beliau sefaham dengan adanya banyak agama kenapa demikian?, karena menurut beliau agama-agama besar yang ada di Indonesia ini baik agama Hindu, Budha, Islam, Kristen Protestan, Kristen Katolik adalah merupakan sebuah gejala kemanusiaan, artinya hanya manusialah yang mampu mengatakan peranan praktis digilib uinsa ac id kebeagamannya masing-masing. Oleh karena itu agama sangat melekat pada manusia dan keintensitasnya tersebut manusia dapat menjalani praksis keberagaman itu sendiri. 26 Sedangkan kebenaran agama dalam hal ini, yang mampu dipahami oleh manusia hanya dengan sifat alamiahnya

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemusiaan, dan Kemodernan (Jakarta: Paramadina, 2000), 328-329.

Junaidi Idrus, Rekontruksi Pemikiran Nurcholish Madjid......, 103.
 Dr. A.A., Yowangoe, Agama dan Kerukunan (Jaka-ta: PT. Bpk Gunung Mulia, 2001), 239.

digiladalah arelatif ili (nisbi) <sup>27</sup>Dan gilhanya a Tuhanlah unsata-satu mga Pemilk ili Kebenaran yang sifatnya adalah Absolut. <sup>28</sup>

Bagi Nurcholish Madjid sesungguhnya Islam itu Universal, karena substansial Islam adalah sebagai sikap pasrah kepada Tuhan Sang Maha Pencipta. Dimana ke-universalan itu merupakan pola dari seluruh wujud atau alam semesta. Yang indikasinya adalah seluruh jagat raya, yang mana menjadi suatu wujud atau eksistensi ketundukkan dan kepasrahan terhadap Tuhan, baik yang terjadi dengan sendirinya ataupun secara sadar<sup>29</sup>.

Dalam hal ini ada beberapa ayat-ayat al-Qur'an yang seringkali menggambarkan bahwa Islam adalah agama yang berlaku untuk seluruh alam raya, termasuk seluruh umat manusia antara lain "Dan Kami (Allah) tidak mengutus kamu (Muhammad), melainkan Kepada Umat manusia seluruhnya, sebagai pembawa berita gembira dan sebagai pembawa peringatan, tetapi kebanyakan manusia tiada mengetahui". (Q.S.as-Saba'/34:28).

Juga sebuah ayat yang seringkali banyak dikutip:

"Dan tiadalah kami ( lah) mengutus kamu (Muhammad), melainkan untuk menjadi rahmat bagi semesta alam."(Q.S. al-Anbiya/21:107).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Irwandar, Dekontruksi Pemikiran Islam (Yogyakarta: Ar-ruzz Media Press, 2003), 59

Islam telah menjadi kesadaran yang sangat berakar dalam kesadaran seorang muslim, bahwa agamanya berlaku untuk seluruh umat manusia keseluruhan. Sunggul pun kesadaran serupa juga dimiliki oleh penganut-penganut agama lainnya. 30

Dalam hubungan ini, disisi lain bila dikualifikasikan bahwasanya potret pemikiran Nurcholish adalah merupakan tipe pemikiran yang independen, yang mana tidak memiliki obsesi untuk memperoleh masa, pengikut kecuali setia dengan tradisi dan sikap keilmuan serta obsesi untuk selalu mendekati kebenaran meski kadang-kadang harus berbeda dari pemaharan agamawan umumnya yang telah melembaga dan menjadi Ideologi. Perbedaan yang menonjol dari dirinya dengan yang lain, adalah pemikiran beliau menggunakan metode destruktif, yaitu mengedepankan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id sebab musabab dari segala sesuatu yang lahir dari produk ajaran itu sendiri.<sup>31</sup>

Bagi Nurcholish Madjid, agama juga dapat dimaknai sebagai "jalan" atau sarana, menuju Tuhan, sebagai tujuan akhir dalam hidup ini. Sementara jalan menuju Tuhan amat lebar dan plural. Banyak pintu menuju Tuhan, Tegas Nurcholish Madjid. Maka dalam wacana keberagamaan yang majemuk, jalan itupun di ekspresikan (Jmat Beragama) melalui berbagai

Siti Nadroh, Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid....., 132.
 Junaidi Idrus, Rekontruksi Pemikiran Nurcholish Madjid......, 130.

bentuk. Misalnya, dalam agama hindu dikenal konsep Sonatha Dharma, dyakni kebajikan yang harus menjadi dasar kontekstualisasi agama dalam situasi apapun, sehingga agama selalu memanifestasikan diri dalam bentuk etis dan keseluruhan hidup manusia.

Begitu pula dalam *Jina* lebih dikenal dengan konsep "Nirvana", yang secara generik berarti "Jalan Melenyapkan Diri kedalam Ketiadaan", sebagai kehidupan manusia yang harus diikuti<sup>32</sup>dalam agama Budhapun, juga diperkenalkan konsep Dharma yang merupakan ajaran (Jalan) untuk sampai pada *The Budha-Nature*.

Karena Agama dimaknai jalan. Konsekuensi logisnya jumlahnya beraneka macam atau plural. Agama bukan sebagai tujuan, tetapi hanya sekedar jalan dan sarana menuju Tuhan. Meskipun secara lahiriah, jalan itu amat beragam dan nampak sekali terjadi perbedaan, bahkan pertentangan digilib uinsa accid mencapai kesatuan transendental.

Untuk mempermudah pemahaman Nurcholish Madjid mengilustrasikan sebuah roda, Tuhan bisa diibaratkan titik tengahnya, sedang umat beragama sebagai jari-jarinya, bila jari-jari ini tempatnya semakin dekat dengan titik tengah roda (Tuhan), maka keberagamannya akan semakin sama dan bersatu, namun sebaliknya bila jari-jari itu semakin menjauh, maka keberagaman yang terlihat makin diwarnai perbedaan. Jari-

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Joesoef, Sou'yb, Agama-agama besar Dunia....., 139.

digjari adalah jalan menuju titik tengah, jar-jari dijbaratkan agama sedangkan di titik tengah adalah Tuhan. Dan ilustrasi lain yang dipakai beliau adalah Air.

Air pada dasarnya adalah sama, namun dalam realitas yang ada, ada penamaan-penamaan yang beragam, ada air danau, laut, sumur, tawar dan lain sebagainya.

## b. Perspektif Nurcholish Madjid dalam Pluralisme Agama.

Kemajemukan adalah sebuah fenomena yang mustahil di hindari. Salah satu fakta adalah adanya kemajemukan agama. Manusia menghadapi kenyataan adanya berbagai agama dengan umatnya masing-masing. Dalam suasana yang majemuk ini, di tambah klaim kebenaran (trut claim) dan watak missioner dari setiap agama, menjadikan umat beragam sebagai kelompok masyarakat yang amat rentan dengan konflik. Konflik yang cenderung disakralkan karena mengatasnamakan agama (kebenaran).

digilib.uinsa.ac.id digili

Secara historis-sosiologis, pluralisme keagamaan adalah kenyataan yang tidak bisa dihindari, karena memang sudah merupakan suatu keniscayaan. Sesuai dengan *sunnahtullah*, semua yang terdapat di dunia dengan sengaja diciptakan dengan penuh keragaman, tak terkecuali agama. Tidak diturunkan agama dalam konteks ruang dan waktu yang sama,

menghadapi kenyataan adanya berbagzi macam agama dengan umatnya masing-masing. Agama Yahudi dengan penganutnya. Agama Kristen dengan pengikutnya. Hindu, Budha dar lain-lain. Bahkan tidak hanya itu saja, akan tetapi kitapun menghadapinya, kalaupun tidak dinegara kita tentu dinegara lainnya. Dalam menghadapi kenyataan ini, adalah merupakan suatu hal yang tidak mungkin untuk mengambil sikap anti pluralisme. Oleh karena itu, perspektif pluralisme diatas, lebih menghendaki sikap terbuka, toleran dan saling memahami menjadi relevan untuk dikembangkan, termasuk di Indonesia.<sup>33</sup>

Dalam hal ini berangkat dari premis bahwa sekalipun semua agama itu berbeda, akan tetapi pada intinya sama dan satu, hanya saja manifesto sosio-kulturalnya secara historis berbeda-beda. Dalam menghadapi ini digilib uinsa accid digilib uinsa accid

Berkaitan dengan pluralisme agama, Menurut Nurcholish Madjid ada dua hal yang penting sebagai kerangka acuan pemikiran akan arti pentingnya pencarian konvergensi agama-agama, diantaranya adalah:

Pertama, Pluralisme agama secara praktis belum sepenuhnya di pahami umat beragama, sehingga yang tampil ekspasif keatas permukaan adalah

yang paling benar dan abasah. Sementara agama lainnya diberikan standar sebagai ajaran yang salah dan bahkan tersesat.

Kedua, Ditengah kondisi pluralisme agama seperti ini, banyak pemeluk agama tertentu memonopoli klaim kebenaran agama dan klaim keselamatan agama. Pada hal secara sosiologis, klaim kebenaran agama dan keselamatan itu hanya akan memicu berbagai konflik sosial dan politik dan juga hanya akan memancing "Perang Suci Antar Agama". Selain hal diatas, secara substansial Nurcholish menjelaskan ide tentang pluralisme keagamaannya cenderung ke Teologi Inklusifnya. Yang mana dalam hal ini bahwasanya seluruh kebenaran ajaran yang lain juga ada dalam agama kita. Sehingga pada dasarnya seluruh agama adalah sama, walaupun memiliki jalan yang berbeda-beda untuk tujuga yang sama dan satu. 34

digilib.uinsa.ac id digilib uinsa ac id digili

digil bahkan aditetapkan istandar dajn byang, samali sekalin berbedan giff Salah adand karenanya tersesat ditengah jalan". 35

Dalam perspektif ini Teologi Inklusifisme memberikan tempat pada pluralisme dan kebhinekaan: Pluralitas atau kemajemukan adalah kehendak dari Tuhan yang tidak mungkin ditolak. Sikap itu pada hakikatnya tidak cukup diwujudkan hanya dengan mengakui dan menerima kenyataan bahwa masyarakat itu majemuk. Dan kemajemukan itu juga bernilai positif dan merupakan rahmat Tuhan, karena akan memperkaya khazanah pertumbuhan budaya melalui interaksi dinamis dan pertukaran silang budaya yang heterogen. Pluralisme dipahami sebagai suatu "Pertemuan sejati dari keberagaman ikatan-ikatan kesopanan (bon of civility). Suasana kemajemukan harus dipahami bukan hanya sekedar bersifat prosedural belaka tetapi dengan pandangan hidup yang berakar dalam ajaran agama digilib uinsa acid digili

Secara teologis, pluralisme bisa dipahami sebagai sumber daya dalam rangka mewujudkan tujuan utama al-Qur'an, yakni membangun masyarakat adil, terbuka, dan demokratis. Posisi pluralisme hanyalah sebatas formasi sosial (Social Formation), pra kondisi dan elemen yang mutlak diperlukan bagi terciptanya tujuan utama al-Qur'an. Kondisi sosial

<sup>35</sup> Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur. (Jakarta: Kompas, 2000), xi.

dari semua kelompok. Pluralisme merupakan keharusan bagi umat manusia melalui mekanisme pengawasan dan pembangunan yang dihasilkannya.

Menurut Nurcholish, Islam vis-à-vis, pluralisme adalah bagaimana kaum muslim mengadaptas kan diri dengan dunia modern. Sekarang ini dalam realitas kehidupan Indonesia, adalah bagaimana merespon dan menyikapi pluralisme.

Sehingga dalam hal ini, kenyata∉n pluralisme masyarakat Indonesia harus menjadi landasan sosial untuk menampilkan islam secara inklusif, terbuka dan demokratis, serta mewad∈i semua unsur masyarakat dalam bingkai ke Indonesiaan.<sup>36</sup>

Dalam konteks inilah, kenyataan Teologi Inklusif, pada dasarnya adalah penekanan untuk memahami pesan Tuhan, yakni kesadaran bahwa digilib uinsa ac id digilib uinsa a

Tak ada agama tanpa sikap pasrah, tegas Cak Nur, agama tanpa kepasrahan adalah tidak sejati, seperti di tegaskan dalam al-Our'an:

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Junaidi Idrus, Rekontruksi Pemikiran Nurcholish Madjid.....,135-136.

digilib di sa siana il menuntut agama selain al-Islam (Sikap Pasrah), maka darinya tidak akan diterima, dan diakhirat kelak ia akan termasuk mereka yang merugi" (Q.S 3:85).

Sikap pasrah ini (Yang Menjadi Inti Dasar dari Teologi Inklusif Cak Nur, dan sekaligus menjadi dasar inklusif Rahner dengan ketulusan hatinya), yang bertitik tolak dari pandangan: Kesatuan Kenabian (the unity of prophecy), dan kesatuan kemanusiaan (the unity of humanity), yang berangkat dari konsep ke- Maha-Esaan Tuhan (the unity of God). Akhirnya "Sikap pasrah ini merupakan titik temu dari semua agama (ajaran) yang benar, sebagaimana upaya untuk menuju Tuhan Yang Maha Esa.

Dari seluruh ide-ide Cak Nur diatas, terutama yang berkenaan dengan taqwa, tauhid (Monoteisme), dan al-Islam (Sikap pasrah) sebagai kalimatun sawa' atau *Common Platform*, yang merupakan manifestasi logis dari wacana teologi inklusif agama-agama. Sehingga dalam hal ini teologi digilib uinsa ac id digilib

Secara esensial, Teologi Inklusif Cak Nur, terdapat substansi yang sama dalam agama-agama, meskipun terbungkus dalam wadah yang berbeda-beda. Maka apabila dirumuskan secara filosofis, bahawa substansi agama itu hanya satu, akan tetapi bentuknya yang beraneka ragam.

Secara Ilustratif, Teologi Inklusif Cak Nur, terdapat tiga perumpamaan yang mendasar:

mengambil bentuk berupa sungai, danau, lautan, uap, mendung, hujan, kolam, embun dan sebagainya.".....Ia sama dengan agama: Kebenaran substansial hanyalah satu, tetapi aspeknya berbeda.<sup>37</sup>

Kedua, Ibarat cahaya, substansinya pun satu. Tapi, spektrum cahaya itu punya "Daya Terang" tersendiri (terang sekali, biasa, dan remang-remang), juga tercermin dalam aneka warna cahaya, (ada merah, kuning, hijau, dan seterusnya). Tetapi aneka warna cahaya itu bukanlah signifikan, sebab semua itu tetap dinamakan cahaya, dan semua cahaya pada hakikatnya dapat membawa manusia ke sumber cahaya itu., yakni Tuhan.

Ketiga," Ibarat agama pada roda sepeda", jelas Cak Nur. 38 Jari-jari sepeda itu semakin jauh dari "as" (Pusat)-nya, maka semakin Renggang. Sebaliknya, semakin dekat ke "as" (pusat) nya, maka akan akan semakin dekat, dan bahkan bersatu. Barang siapa hanya suka melihat perbedaan-perbedaan sebagai sesuatu yang sangat penting, maka ibaratkan orang dilingkaran itu berada pada posisi pinggiran. Tetapi, barang siapa telah mampu membuka tabir the heart of religion of heart, maka semua agama (Umat beragama) akan bertemu. 39

<sup>37</sup> Sukidi, *Teologi Inklusif*.....,xvi-xviii.

39 Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Nurcholish Madjid, "Kata Pengantar" dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus, AF (ed), Passing OPver, Melintasi batas Agama (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama dan Paramadina, 1998), xxxix.

digilib uinsa Dari Ketiga Ilustrasi diatas, maka dapat diaplikasikan dalam wacana Pluralitas agama. Ibarat agama secara substansial satu agama sebagai the hart of religion or the religion of heart, tetapi menjadi beragam dan plural ketika diturunkan dalam "atmosfir bumi", "alam eksoterik" atau, "alam nasut", dalam istilah mulla sadra, tetapi, meskipun agama itu plural, toh semua (Agama) itu dapat membawa manusia ke sumber asalnya, yakni Tuhan. Jadi menurut menurut Nurcholish madjid dalam menyikapi adanya banyak agama yang mana beliau lebih menghendaki adanya sikap toleran, dan saling memahami antar umat beragama. Maksudnya : dalam hal ini secara substansial menelorkan idenya tentang pluralisme keagamaannya cenderung ke Teologi Inklusif, bahwasanya seluruh kebenaran ajaran agama yang lain juga ada dalam agama kita sehingga pada dasrnya seluruh agama adalah sama, walaupun memiliki jalan yang berbeda-beda untuk ilib uinsa ac id digilib uinsa ac id digilib uinsa ac id digilib uinsa ac id digilib uinsa ac id tujuan yang sama. Oleh karena, pada dsarnya teologi inklusif adalah penekanan untuk memahami peran Tuhan lewat firman-Nya yang menjelaskan agar kita berpegang teguh pada setiap agama

# B. PEMIKIRAN KEAGAMAN ABDRRAHMAN WAHID

## 1. Biografi Abdurrahman Wahid

#### a. Kelahiran dan Pendidikan

Abdurrahman wahid termasuk tokoh Agama politik di Indonesia yang pemikiran dan sepak terjangnya sering dipandang kontroversial. Karena pemikiran Abdurrahman Wahid memang sangat sering memancing reaksi pro-kontra dan mergundang perdebatan, apalagi baik pemikiran maupun perilakunya tak jarang melawan arus atau menyimpang dari wacana publik yang lazim terutama bagi umat Islam. Maka tidak heran jika persepsi orangpun terhadapnya berbeda-beda. Ada yang memuji dan simpati atau terang-terangan menyatakan ketidaksenangan dan beroposisi terhadapnya.

Muslim jawa terkemuka, pada tanggal 4 Agustus 1940 di Jombang Jawa Timur, <sup>41</sup>dengan nama Abdurrohman Adakhil secara lesikal berarti Sang Penakluk, sebuah nama yang diambil oleh ayahnya dari seorang perintis dinasti Bani Umaiyyah yang telah menancap tonggak kejayaan Islam di Spanyol berabad silam. <sup>42</sup> Dalam Nama al-Dakhil tersebut terkandung

Persada, 2002), 258-259.

42 Ma'mun Murod al-Brebesy, Menyingkap Pemikiran Politik Gus Dur dan Amin Rais tentang Negara (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999), 111.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Laode Ida, A. Thantowi Jaunari, Gus Dur di Antara Keberhasilan dan kenestapaan ( Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1999), 60-62.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> John I., Esposito, John O. Voll, *Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer*; Penerjemah, Sugeng Hariyanto, Sukono, Umi Rohimah, Ma'mun Murod al Brebesy (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), 258-259.

seorang penakluk..Tan paknya harapan itu tidak sia-sia, karena Abdurrohman Wahid mampu merealisasikan harapan itu. Dia sekarang menjadi penakluk, meski Ayahnya tidak sempat melihatnya karena semasa Abdurrohman Wahid berusia 13 tahun ayahnya Wafat.

Abdurrohman Wahid adalah anak pertama dari enam bersaudara. Ayahnya adalah K.H. Wahid Hasyim. Putra pendiri NU Hadratus Syeikh K.H. Hasyi Asy'ari; yang semasa hidupnya pernah menjadi ketua PBNU, salah seorang penanda tangan Piagam Jakarta serta Menteri Kabinet, Hatta, Natsir dan Sukiman. Ibunya Hj.Sholehah adalah Putri Sulung K.H. Bisri Syamsuri, 43 seorang semasa hidupnya pernah menjadi Rais 'Am PBNU setelah K.H. Abdul Wahab Hasballah.

Dengan demikian secara genetik Abdurrohman Wahid memang igilib uinsa ac id digilib uin

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Ahmad Amir Aziz, Neo-Modernisme Islam di Indonesia Gagasan Sentral Nurcholish Madjid, Abdurrohman Wahid, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Dede Junaidi, Beyond The symbols: Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung: INCROS dan Remaja Rosda Karya, 2000), 4-6.

mencerminkan kehidupan seorang n ngrat. Ia terproses dan hidup sebagaimana layaknya masyarakat kebanyakan. Abdurrohman Wahid pada saat itu masih bocah, tidak seperti kebanyakan anak-anak yang seusianya, dan ia tinggal bersama kakeknya yaitu K.H. Hasyim Asy'ari di Tebuireng.

Pengalaman pendidikan Abdurrohman Wahid diawali sejak kecil yaitu ia belajar di pesantren, dia diajar oleh kakeknya di pesantren Tebuireng Jombang. Sedangkan mengenai pendidikan formalnya diawali dari Sekolah Rakyat (SR) di Jakarta. Untuk menambah pengetahuan dan melengkapi pendidikan formalnya, Abdurrohman Wahid dikirim ayahnya untuk mengikuti les privat bahasa Belanda. Guru lesnya bernama William Buhl, seorang jerman yang telah masuk Islam dan mengganti namanya dengan Iskandar. Untuk menambah pelajaran bahasa belanda, Buhi selalu menyajikan musik klasik barat yang biasa dinikmati oleh orang dewasa, inilah pertama kali persentuhan Abdurrohman Wahid kecil dengan budaya barat. 45

Setelah tamat Sekolah Rakyat (SR), Abdurrohman melanjutkan kesekolah Menengah Ekonomi Pertama (SMEP) di Jakarta tahun 1954, setelah satu tahun dia pindah ke Yogyakarta, dia memperoleh tempat kost di rumah seorang tokoh Modernis Muhammadiyah K.H. Junaidi, ulama'

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Al-Zastrow, Gus Dur Siapa sih Sampeyan? (Jakarta: Erlangga, 1999), 14.

digilanggota Majlis Tarjih Muhammadiyah, Sekolah tempat Abdurrohman id Wahid belajar sepenuhnya menggunakan kurikulum sekuler. Disini dia belajar bahasa Inggris untuk pertama ka inya. Semasa ini dia telah banyak membaca buku-buku berat, seperti What Is to be Done? (Sebuah Buku Yang Berisi tentang Petunjuk Praktis Revolusi ), Karya Lenin, dan Das Capital Karya Monumental Karl Marx. 46

Pada tahun 1957 Abdurrohman Wahid lulus dari SMEP. Sebagai anak dari keluarga besar pesantren, ia melanjutkan pendidikan agama secara intensif di pesantren Tegalrejo, Magelang Jawa Tengah, dibawah bimbingan K.H. Chudlori selama tiga tahun. Lalu melanjutkan ke pesantren Tambak Beras Jombang selama empat tahun dibawah bimbingan K.H. Wahab Hasbulloh.<sup>47</sup>

Tahun 1964-1966, Ia melanjutkan studinya di Universitas Aldigilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Azhar Cairo pada Departemen of Higher Islamic and Arabic Studies, namun tidak sempat sampai selesai karena suasana yang kurang kondusif, sehingga praktis selama dua tahun banyak menghabiskan waktunya di perpustakaan kedutaan Amerika dan Perancis, disamping itu ia juga aktif dalam berbagai forum kajian. Ia juga mengadakan kontak dengan sejumlah cendikiawan Mesir, misalnya Zakki Nguib Mahmoud, Soheiral-

Hid., 14-17.
 Ahmad Amir Aziz, Neo-Modernisme, 29-30.

digil Qolamawi dan Syaudi Deif diselepas dari kairo ila pindah ke Universitas id Bagdad dan masuk Fakultas Sastra pada tahun 1970.<sup>48</sup>

Tidak terlalu jelas, apakah Abdurrohman Wahid menyelesaikan dan memperoleh gelar kesarjanaannya ci Bagdad. Karena sebagian orang menganggapnya selesai dan memperoleh gelar L.C, namun sebagian lain menyatakan "Tidak memperoleh Gelar" atau "Tidak Selesai". Namun yang pasti, usai di Bagdad Abdurrohman Wahid ingin mengenyam dunia pendidikan liberal di Eropa. Sebab itu pada tahun 1971, ia menjajaki salah satu Universitas di Eropa untuk pindah atau melanjutkan pendidikannya disana. Tetapi, harapannya tidak kesampaian karena pendidikannya yang di tempuh tidak memperoleh pengakuan di Eropa. Gleh karena itu, dia memutuskan untuk kembali ke Indonesia. Sekembali ke Indonesia dia menjalani kehidupannya di pesantren, dan beliau aktif mengajar. Dia digilih uinsa acid digilih u

Pada masa mudanya, Abdurrohman Wahid terus terlibat dan terpengaruh oleh berbagai aliran pemikiran, baik Nasional maupun Internasional. Setelah pindah ke Jakarta pada tahun 1977, dia aktif dalam lingkungan agama dan Intelektual, berpartisipasi dalam berbagai forum

<sup>48</sup> Thid

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Laode Ida, A.Thantowi Jauhari, Gus Dur, 67.

<sup>50</sup> John L.Esposito-John O.Voll, Islam Kontemporer, 258-259,

seperti Nurcholish Madjid dan Djohan Efendy melalui forum akademik maupun lingkungan kelompok studi, serta dengan orang-orang non Muslim. Setelah itu, ia muncul sebagai cendikiawan publik dan komentator nasional tentang kajian-kajian terkini, yang tampil di pertemuan-pertemuan unum, media, pers, dan memperluas hubungan dengan gerakan sosial di Negara-negara dunia.<sup>51</sup>

Dunia diluar tradisi pesantren yang dimasukinya antara lain sebagai Ketua DKJ (Dewan Kesenian Jakarta) pada tahun 1982-1985, belia bergaul akrab dengan para pendeta bahkan sampai pada aktivitas semacam pelatihan bulanan kependetæan Pakistan, yang juga menjadi dewan juri festival film Nasional di tahun 1970-an dan 80-an. 52 Selain itu dia pernah menjabat sebagai Ketua Umum PBNU (1984-1999), Ketua Forum Demokrasi, dan Ketua World Conference of Religion and Peace (WCRP). Pada tahun 1993 ia pernah menerima penghargaan Ramon Magsay Say Award dari Filipina. Dan pada tahun 1993-2004 Abdurrohman Wahid menjadi Presiden Republik Indonesia Ke-4, tetapi pemerintahannya tidak berhasil sampai tahun 2004, dan sekarang beliau menjabat sebagai Rektor Universitas Da-ul Ulum Jombang (UNDAR).

bigili Pola pemikiran dan Karya-karyanya.

Seperti tradisi kaum Intelektual Sunni Tradisional pada umumnya, Abdurrohman Wahid membangun pola pemikirannya melalui paradigma Kontekstualisasi Khazanah pemikiran sunni klasik.53

Wahid Greg Barton mengemukakan bahwa Abdurrohman merupakan seorang Intelektual yang memiliki perpaduan (Sintesis) dua tradisi, yaitu tentang Kesejarahan Islam Tradisionalisme dan Pendidikan Barat Modern. Menurutnya, salah satu hasil sintesisnya itu adalah merupakan perhatiannya yang kuat untuk reformasi pemikiran dan praktek Islam, suatu perhatian yang juga telah ditekankan oleh Modernisme Islam setidaknya pada fase-fase awal.54

Greg Barton mencoba menelusuri tulisan-tulisan Abdurrohman Wahid untuk memahami pemikirannya, menemukan adanya sebuah tema ib.uinsa.ac id digilib.uinsa.ac id digilib.uinsa.ac id digilib uinsa.ac id digilib uinsa.ac id digilib.uinsa.ac id paling dominan dalam pemikiran Abdurronman wanid, yaitu tema Humanitarianisme Liberal.55 Tema inilah yang secara fundamental mendapat tempat besar dalam Pemikiran Islam Abdurrohaman Wahid tanpa harus meninggalkan prinsip Islam tradisional. Dan gagasan inilah yang memunculkan dua tema pokok yaitu keharusan demokrasi dan pluralisme agama.

54 Abdul Ghofur, Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 77-78.

55 Ibid

<sup>53</sup> Umaruddin Masdar, Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais tentang Demokrasi (Jakarta: Pustaka Pelajar, Cet. I, 1999), 121.

pemikiran Abdurrohman Wahid tampaknya lebih dekat pada tipe Neo-Modernis, karena telah mengalami transformasi pemikiran dari tradisionalis ke modern, dan pemikiran yang progresif dan mempunyai sikap yang positif terhadap modernitas, perubahan dan pembangunan.

Selain itu, Neo-Modernis juga mencoba mengafirmasikan semangat dari sekularisasi dalam keh dupan berbangsa dan bernegara sebagai upaya untuk mencari konvergensi antara Negara dan Islam<sup>56</sup>.

Abdurrohman Wahid, dalam konteks ini tidak sekedar menggunakan produk-produk pemikiran Islam tradisional, tetapi lebih menekankan pada penggunaan Metodologi (Manhaj), Teori hukum (Usul al-Fiqh) dan Kaidah-kaidah hukum (Qowaid Fiqhiyyah) dalam rangka pembuatan suatu sintesis untuk melahirkan gagasan baru sebagai upaya libunganan digilib ninsana didigilib ninsana didigili

Perpaduan antara aplikasi (Metodologi) pemikiran Islam tradisional dan pemikiran Islam modern melalui suatu proses ijtihad kreatif akan menghasilkan konstruk pemikiran yang lebih inklusif,

<sup>56</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Umaruddin Masdar, Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais....., 122-123.

menghindarkan seseorang dari pemikiran sekretariatan dan eksklusif yang bertolak dari pendekatan skriptual dan sikap legal-formalistik. Pemikiran yang akan muncul adalah apa yang oleh Abdurrohman Wahid sebut sebagai pemandangan dunia kemospolitan yang toleran terhadap pengalaman keberagaman lain dan kesiapan untuk wawasan baru dalam pengembangan diri. 58

Sedangkan Corak pemikiran hukum Islam yang menjadi sasaran kritik Abdurrohman Wahid adalah gambaran dunia yang terlalu ideal, sehingga hukum Islam itu kehilangan relevansinya dengan perkembangan kehidupan disekitarnya. Hukum Islam menurutnya, sebenarnya harus mampu mengembangkan watak dinamis bagi dirinya, dan mampu menjadikan dirinya sebagai penunjang hukum Nasional serta dapat ib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id memberikan pemecahan bagi persoalan-persoalan aktual masyarakat.

Berangkat dari paradigma kontekstualisasi pemikiran fiqh yang dielaborasi dari teori usul fiqh dan qowaid fiqhiyyah, Abdurrohman Wahid kemudian secara tegas memper ihatkan perhatiannya yang tinggi terhadap perubahan-perubahan dan persoalan-persoalan masyarakat modern, termasuk masalah hak asasi dan demokrasi.

<sup>58</sup> Ibid 124

<sup>59</sup> Abdul Ghofur, *Demokratisasi*...., 81-82.

modern dengan sendirinya legitimate secara fiqih. Artinya demokrasi demokrasi Abdurrohaman Wahid bukan merupakan suatu yang dibangun atas kelatahan dan apologi Intelektual belaka, namun merupakan suatu yang mudah dan dapat diturut metodologinya dalam teori-teori dan kaidah-kaidah fiqh.

Paradigma pemikiran Abdurrohman Wahid ini secara substantif mendekati paradigma pemikiran Muhammad Abduh dalam menangkap esensi Islam yang merdahulukan kemaslahatan atau kebutuhan aktual masyarakat. Dalam konteks ini Abdurrohman Wahid sepakat dengan aksioma bahwa Islam adalah Agama Pembebasan (a Liberating Religion).<sup>60</sup>

Menurut Abdurrohman Wahid, pada dasarnya pluralitas Negara digilib.uinsa.ac.id digilib

<sup>60</sup> Umaruddin Masdar, Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais......, 127.

yang berfungsi komplementer dalam Negara, yang mana nilai-nilai Islam bersama nilai-nilai dasar agama atau pandangan hidup yang lain akan potensial dan kondusif dalam mendukung tegakknya konstruksi ke Indonesiaan yang adil, egaliter, demokratis dalam pola relasi saling mendukung dan melengkapi. Pada saat yang sama maka tumbuhlah derajat toleransi dan harmoni yang tinggi antar agama atau pandangan hidup (kepercayaan) dalam suatu pola hidup berdampingan secara damai (Peaceful co-Existence).

Menurut Greg Barton<sup>62</sup>, Karya tulis Abdurrohman yang muncul pada Dasawarsa 1970-an dapat dibagi dalam dua periode :

Periode *Pertama*, meliputi tahun 1970 hingga akhir 1977, masa dimana Abdurrohman Wahid memfokuskan tulisannya pada kehidupan ilib uinsa ac id digilib uinsa ac id dig

63 Ibid., 330-331.

<sup>61</sup> Ibid., 129-130.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Greg Barton, Gagasan Islam Liberal di Indonesia, Pemikiran Neo-Modernisme Nurcholish Madjid, Djohan Effendy, Ahmad Wahib, Abdurrohman Wahid, Terjemah Nananz Taufiq (Jakarta: Paramadina dan Pustaka Antara), 330.

Periode Kedua, meliputi masa yang dimulai dari bulan Januari digilib.uinsa.ac.id digil

Di dalam kedua buku itu kesatuan tema yang dikemukakan Abdurrohman Wahid bisa disimpulkan sebagai respon terhadap modernitas. Fokus ur ma dalam buku pertama adalah apresiasi dan pemeliharaan kebaikan sub-kultur pesantren, sementara buku kedua lebih digili sebagai penjelasan terhadap kompleksitas masalah yang ada dalam respon dan tantangan modernitas. Sedangkan artikel-artikel didalam dua ontologi itu secara umum merupakan suatu komitmen terhadap pertumbuhan dan keinginan secara kreatif.

Sementara buku Kiyai nyentrik membelah pemerintah merupakan kumpulan karya esai-esai Abdurrohman Wahid dengan nuansa tersendiri. Esai-esai ini kebanyakan ditulis pada periode awal tahun 1980-an, sebuah

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Abdul Ghofur, Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia, 73-74.

digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id digilib.dinsa.ac.id

Selanjutnya, Buku Tuhan tidak Perlu Dibelah<sup>66</sup> yang diterbitkan oleh penerbit yang sama, merupakan sebuah upaya menghadirkan "Abdurrohman Wahid" dari sisi yang ain. Buku ini membahas tentang persoalan-persoalan kenegaraan, kebudayaan, dan ke- Islaman yang kaitannya dengan Agama. Selain itu buku ini juga mengemukakan Agama dan Politik, yang mana menjadi perhatian utama Abdurrohman Wahid, karena menimbulkan tafsiran yang bermacam-macam. Buku ini terdiri dari tiga bab. Bab pertama tentang Intensitas Kebangsaan dan Kebudayaan yang memuat 25 tulisan dan Bab ketiga tentang demokrasi, Ideologi dan Politik pengalaman luar negeri terdapat 21 karya tulis.

Berikutnya buku Prisma Pemikiran Abdurrohman Wahid, bahandigilib uinga acid digilib uin

Kemudian Buku mengurai hubungan dan Negara yang di edit oleh Kacung Marijan dan Ma'mun Murod al-Brebesy. Sumber media massa

<sup>65</sup> Ibid 75

<sup>66</sup> Abdurrohman Wahid, Tuhan tidak Perlu Dibelah (Fogyakarta: LKIS,1999).

lain-lain. Buku ini antara lain id Majalah Aula, Tempo Kempas, Prisma dan id lain-lain. Buku ini membahas 4 bagian: Agama dan Negara yang berisi 11 artikel; Agama, Demokrasi dan pemberdayaan Civil Society memuat 8 artikel; Kepemimpinan Umat Islam: Antara eksklusifisme dengan Inklusifisme terdiri dari 12 artikel; NU dalam Dinamika Politik Bangsa berisi 6 artikel. 67 Dan Membangun Demokrasi, 68 yang diterbitkan Rosda Karya, Buku ini Membahas tentang Persoalan-persoalan Demokrasi, dan Cara Bagaimana Membangun Demokrasi di Indonesia, yang berkaitan dengan Agama dan Budaya, Buku ini terdiri dari lima bab, yaitu Persinggungan antara Agama dan Negara, Kebebasan dan Toleransi dalam kehidupan beragama, Demokrasi dalam Perspektif Sosial Budaya, Pemilu dan bab terakhir adalah Menuju Indonesia Baru. 69

## 2. Spesialisasi Keahlian Kecenderungan Pemikiran Abdurrohman Wahid

digilib.uinsa.ac.id digili

Keanekaragaman dunia Islam dapat direfleksikan oleh keberanekaragaman kepulauan Indonesia itu sendiri. Abdurrohman Wahid melihat umat Islam Indonesia memiliki banyak kesamaan mengenai masalah tersebut, akan tetapi mereka dalam menghadapinya masalah-masalah tersebut dengan konteks yang sangat khas dan pluralis. Secara historis dan religius, kalangan muslim telah memiliki berbagai identitas

67 Abdul Ghofur, Demokratisasi....., 77.

<sup>68</sup> Abdurrohman Wahid, *Membangun Demokrasi* (Bandung: Remaja Rosda Karya, 1999).

juga memiliki kesatuan yang mendasar / identitas yang lebih tinggi terhadap pemahaman umum dan solidaritas religius. <sup>70</sup>Dan keyakinan ini dijabarkan dalam konsep Islam tentang umat komunitas Islami.

Bagi Abdurrohman Wahid Agama adalah merupakan variable yang signifikant dalam proses pembangunan. Selain itu agama juga merupakan suatu hambatan bagi pemerintahan yang mana sering menimbulkan hubungan permusuhan antara Negara. Yang bertanggung jawab atas pembentukan dan penerapan Ideologi Nasional dan kehidupan politik, dengan pemimpin pergerakan agama.

Dalam menyikapi masalah-masalah pembangunan, Abdurrohman memotret Islam itu sendiri sebagai basis untuk teologi pembebasan. Yang mana Abdurrohman Wahid juga menganggap Islam sebagai agama digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id pembebasan yang sangat peduli dengan reformasi sosial dan agama. Jadi agama dalam hal ini tidak hanya peduli dengan individu akan tetapi juga peduli terhadap masyarakat; tidak hanya dengan kehidupan nanti akan tetapi juga dengan kehidupan yang sekarang.<sup>72</sup>

Bagi Gus Dur, peran penting agama dalam proses transformasi sosial hanya bersiafat supervisial, atau hanya tampak dipermukaan saja. Dalam hal ini Gus Dur juga mempertanyakan : "Kalau memang agama

John L.Esposito dan John O.Voll, Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer .....268-269.
 Ibid 273

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> John L.Esposito dan O.Voll....., 272.

telah berperan cukup dalam pembangunan dan transformasi sosial digilib dinsa acid digilib

Sehingga dalam hal ini, dengan kata lain, bahwa agama hanya menjadi jargon, dan retorika yang tidak memiliki sumbangan yang konkret, fungsional, dan progresif dalam proses perubahan sosial. Disatu pihak, agama diberi dukungan moral dan material untuk menyelenggarakan peribadatan dan kegiatan ceremonialnya dalam mengembangkan pendidikan agama, yang mana belakangan ini, diberikan juga dukungan bagi pengembangan kehidupan kehidupan beragama dalam bentuk yang lebih canggih.

Namun apapun yang diberikan dan disediakan di bidang agama dengan kerja-kerja diatas, peranan agama tetap saja bersifat suplementer terhadap bidang-bidang yang lainnya. Salah satu bukti-bukti yang kuat kehidupan suplementer dalam kehidupan kita adalah kecilnya penghargaan terhadap hak-hak asasi manusia, hampir tidak tegaknya kedaulatan hukum dan masih kecilnya ruang gerak kebebasan berpendapat dan berbicara.

Hal-hal tersebut diatas akan berkembang dengan baik, jika agama berfungsi komplementer terhadap faktor-faktor lain dalam kehidupan

sosial, terutama dalam proses pembangunan, karena pada hakekatnya gilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id di

Sehingga dengan demikian secara tidak sadar, umat beragama telah mereduksi universalitas nilai-nilai agama dalam simbol-simbol dan ritus-ritus formal semata. Sedangkan dalam kehidupan rohani, yang mana dalam hal ini yang penuh dengan refleksi dan kontemplasi spiritual adalah merupakan sesuatu yang mutlak diperlukan untuk mempertalikan antara sisi kemanusiaan dalam kehidupan kita disatu pihak, antara masa lampau, kini dan akan datang dipihak lain. Dan dengan adanya refleksi dan kontemplasi spiritual keagamaan diatas maka, secara sehat akan menghasilkan kemampuan untuk melakukan penafsiran ulang dan penyegaran ajaran agama-agama yang ada. Dan dengan kemampuan itulah digilih penyegaran ajaran agama-agama yang ada. Dan dengan kemampuan itulah digilih penyegaran agama dalam penyegaran agama dalam jamman kelestarian peranan agama dalam proses perubahan sosial yang berlingkup sangat luas di Indonesia ini. 73

Sementara Abdurrohaman Wahid dalam memandang banyak agama yang mana beliau selalu berusaha menghilangkan sikap kebencian kepada agama-agama lain, sebab dengan adanya kebencian hanya akan membawa pada permusuhan antar agama. Padahal misi dari agama itu sendiri adalah perdamaian.

<sup>73</sup> Al-Zastrow Ng, Gus Dur siapa sih sampeyan?...., 260.

bigi Perspektif Abdurrahman Wahid tentang Pluralisme Agamad digilib.uinsa.ac.id

Abdurrahaman Wahid adalah salah seorang Intelektual Indonesia yang menonjol dan sangat disegani. <sup>74</sup> Di Indonesia Abdurrahman Wahid dipandang dan dikenal banyak orang sebagai figur religius dan disisi lain ditafsirkan sebagai politisi yang sekular atau Intelektual liberal. <sup>75</sup> Maka tidak heran jika persepsi orangpun berbeda-beda terhadapnya. Ada yang memuji dan simpati atau mencoba netral dan tidak mau peduli, atau terang-terangan menyatakan ketidaksenangan dengan beroposisi terhadapnya. <sup>76</sup>

Salah satu aspek yang paling bisa dipahami dari Abdurrahman Wahid adalah bahwa ia penyeru pluralisme dan toleran, pembela kelompok minoritas di Indonesia. Dengan kata lain, Abdurrahaman Wahid dipahami sebagai muslim non-chauvinis, sebagai figur yang digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id memperjuangkan diterimanya kenyataan sosial bahwa Indonesia itu beragama.<sup>77</sup>

Sebagai tokoh, Abdurrahman Wahid juga memperhatikan persoalan Hak asasi manusia yang berkembang di Indonesia. Tentunya peran ini seiring dengan *back ground* dan sikap pluralis yang selama ini

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Greg Barton, *Memahami Abdurrohman Wahid*, *dalam K.H. Abdurrohman Wahid*, *Prisma Pemikiran Gus Dur* (Yogyakarta: LKIS,2000), xx.

 <sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Ibid., xxi.
 <sup>76</sup> Abdul Ghofur, *Demokratisasi dan Prospek Hukum Isalam di Indonesia* (Yogyakarta: Pustaka Pelajar Offset, 2002), 51.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Greg Barton, Memahami Abdurrohman Wahid, dalam K.H. Abdurrohman Wahid, Prisma Pemikiran Gus Dur,.....xxii.

menempel kuat dalam kepribadiannya mengenai keterlibatannya dalam memperjuangkan hak dan eksistensi kaum Kong Hucu bisa dilihat ketika para pengurusnya memilih lima orang yaitu Abdurrohman Wahid, Cak Nur, Djohan Efendi, Alwi Shihab, dan Sumartana, menjadi warga kehormatan yang mereka anggap memil ki jasa tertentu dalam memperjuangkan eksistensi Kong Hucu.<sup>78</sup>

Sampai hari ini belum ada kepastian diakuinya Kong Hucu sebagai resmi di Indonesia. Padahal menurut pengalaman sejarah, pernah ada sesuatu ketetapan presiden yaitu nomor 1 tahun 1965, yang didalamnya secara eksplisit dinyatakan bahwa agama-agama yang dipeluk penduduk Indonesia meliputi; Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Budha dan Kong Hucu. Tetapi memang sejak awal Orde Baru, unsur politik masuk, berkaitan dengan program pemerintah membatasi kebudayaan Cina digilik ningga agama Kong Hucu pun terkena imbas.

Setelah dilarangnya agama itu diajarkan di sekolah-sekolah penulisan Kong Hucu sebagai agama di KTP juga dilarang, hingga mengakibatkan eksistensinya sampai kini tidak diakui. Dalam pandangan neo-modernisme, hal demikian memunjukkan tidak terpenuhinya hak kebebasan beragama bagi seoagian masyarakat. Tokoh-tokoh neo-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Th.Sumartana, Penebar Pluralisme, dalam Beyond The Symbols, 112.

modernisme menuntut hadirnya kebebasan yang hakiki bagi semua orang ligilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id

Abdurrohman Wahid merupakan seorang yang berdiri di tengahtengah satu masa yang dibangun dalam tatanan yang sangat monolitik, baik dalam tataran ideologi, politik, kebudayaan maupun keagamaan. Ini kalau ditempatkan Abdurrahman Wahid dalam seluruh kerangka Orde Baru sejak tahun 1965 hingga 80-an, yang waktu itu masyarakat benarbenar dijuruskan pada suatu tatanan kehidupan dan tata fikir uniform. Gejala proses uniformitas (penyeragaman) tampak bidang ideologi, pendidikan dan aturan-aturan keorganisasian yang seharusnya memuat aspirasi masyarakat yang pluralistik. Dalam kondisi ini, beliau selalu memberi penafsiran positif atas kenyataan pluralisme.

Abdurrhman Wahid selalu memandang bahwa masyakat tidak digilib uinsa ac id digilib uin

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Ahmad Amir Azis, Neo-modernisme Islam di Indonesia, 62.

masyarakat yang mengajarkan nilai-nilai positif dan bersikan terbuka digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id digilib.umsa.ac.id kepada masyarakat.<sup>80</sup>

Gagasan Gus Dur mengenai toleransi dan dialog antar agama atau antar Iman dalam pemikirannya mengenai pluralisme. Apabila seorang berfikir positif tentang pluralisme, maka otomatis didalamnya sudah ada unsur-unsur yang menunjukkan sikap toleran terhadap keberbedaan. Salah satu produk pemikiran yang mencerminkan kepribadian dan seluruh jalan pemikiran Abdurrohman Wahid adalah tentang pancasila sebagai Ideologi Negara.

Bagi Gus Dur, jika sebuah Negara berwatak plural, maka tatanan pemikiran sasarannyapun harus mampu menghargai dan beeranjak sebagai suatu tatanan Ideologi di Indonesia yang penduduknya plural. Ini yang membedakan Abdurrohman Wahid dengan politisi Islam lainnya yang digilib uinsa ac id digilib uinsa ac id

Abdurrohman Wahid lebih melihat Islam sebagai sumber moralitas bagi penganut-penganutnya, dan karena itu umat Islam bisa bergaul dengan bangsa manapun atas landasan moralitas tersebut. Semua orang bisa mencari landasan yang menghargai kebhinekaan, pancasila dalam

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> A. Musthafa Bisri dan Sinta Nuriyah Rahman, Beyond The Symbols, Jejak Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2000), 105-106.

konteks ini merupakan kesimpulan yang tepat untuk dipakai sebagai acuan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Wujud penerimaannya terhadap pancasila sebagai asas tunggal bangsa Indonesia merupakan bukti bahwa Negara bukanlah berdasarkan konsep satu golongan saja melainkan harus merupakan kesempatan yang bisa diterima oleh semua golongan. Ia sependapat dengan pernyataan Nurcholish Madjid yang membandingkan konstitusi Madinah dengan pancasila dan UUD 1945, yaitu:

"Sebanding den an sikap kaum Muslimin dalam menerima pancasila dan UUD 1945, orang-orang muslimin yang dipimpin Rosulullah itu menerima kontitusi mad nah adalah juga atau pertimbangan nilai-nilanya yang dibenarkan oleh ajaran Islam. Dan fungsinya sebagai kesepakatan antar golongan untuk membangun masyarakat politik digibesama. Denlikian pula sama shalnya dengan umat Islam, tidak pernah terlintas dalam pikiran Rosulullah dan pengikut beliaupun bahwa konstitusi madinah menjadi alternatif bagi agama baru mereka." 82

Pernyataan Abdurrohman sendiri bahwa, dengan tidak disetujuinya pengembalian Piagam Jakarta, merupakan bukti bahwa semua menerima keberagaman. Selain itu dalam hal ini juga merupakan suatu wujud

<sup>81</sup> Sarwono Kusumaatmadja, Pemain Politik yang Penuh Percaya Diri, dalam Beyond The Symbols, 186.

<sup>82</sup> Fachry Ali dan Bahtiar Effendi, Merambah Jalan baru Islam, Rekontruksi Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1986)

digi pengakuannya terhadap pluralistik Negara Indonesia yang tidak bisa digilib. umsa actid digilib. umsa

Dalam hubungan Islam dan pluralisme Cak Nur menekankan pada umat Islam sendiri maupun non muslim untuk bersikap positif terhadap pluralisme. Dan bersikap positif terhadap pluralisme adalah merupakan suatu keharusan, bukan saja terhadap doktrin agama, tetapi terlebih karena tuntutan objektif dari realitas kehidupan modern ini.

Sementara Gus Dur melihat hubungan Islam dengan pluralisme dalam konteks manifestasi Universalisme dan kosmopolitanisme ajaran Islam. Menurutnya Islam secara tegas menjamin lima hak dasar kemanusiaan:

- digilib.uipsa ac id digilib uipsa ac id digilib uipsa ac id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id
  - Keselamatan keluarga dan keturunan.
  - c. Keselamatan harta benda dan hak milik pribadi.
  - d. Keselamatan fisik warga masyarakat dari tindakan diluar pribadi.
  - e. Keselamatan profesi.

Berangkat dari kerangka normatif singkat tersebut diatas, maka Abdrrohman Wahid lebih banyak menyorot pluralisme agama dari tinjauan sosiologis. Berdasarkan pengalaman di Indonesia, ia melihat toleransi dan kerukunan hidup beragama berjalan cukup baik. Islam yang masuk kenusantara

bercorak sangat akomodatif terhadap budaya mampu menyerap budaya mistik masyarakat, Hindu, Budha, tetapi juga Islam modern terhadap simbol Kristen.

Contohnya tradisi penyebutan hari Ahad telah bergeser ke hari Minggu, sesuatu yang diterima secara massif. Fakta seperti ini menggambarkan adanya mozaik yang indah dalam kerukunan hidup, seperti dikatakannya:

"Mereka yang menyebut hari arab ahad dengan hari minggu, yang berasal dari Domingo, yang berarti Tuhan bagi orang-orang katolik Portugal, dan kemudian diikuti orang-orang eropa lainnya untuk pergi ke greja. Penyerapan "Nama Kristen" bagi hari arab ahad itu akhirnya sekarang menimbulkan faset baru berupa kegiatan keagamaan kaum muslimin, seperti majlis ta'lim dan pengajian umum pada hari tutup kantor dan hari tutup sekolah itu. Perupahan "Hari Kr sten" menjadi "Hari Islam" tanpa mengubah penyebutan pama harinya itu menunjukkan keindahan mozaik kerukunan hidup antar umat beragama yang menyejukkan hati dan menentramkan jiwa".

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Jika kebiasaan orang Islam menerima secara wajar praktek-praktek mistis dan budaya pra- Islam, meskipun tidak sedikit terjadi tarik menarik antara integrasi dan konflik, pada akhirnya melandasi sikap umum model keberagaman yang terbuka dan memiliki tingkat tenggang rasa yang tinggi. Untuk lebih jelas, Abdurrohman Wahid mengatakan:

"Dengan ungakapan lain, antara tarikan integrasitif dan dorongan konflik dapat dicari keseimbangan elastis, yang mewakili kepentingan berbagai unsur dan sektor masayarakat itu. Kepercayaan diri cukup besar yang timbul dari keseimbangan kekuatan serta kondisi elastis itu, ternyata rasa (Toleransi) kepada keyakinan dan kepercayaan terhadap orang lain.

Tidak heranlah jika hubungan antar umat beragama di negeri ini pada masa lampau itu cukup mengesankan bagi para pengamat dan sejarawan, kalaupun tidak bisa berbaur secara integratif dalam ukuran penuh, paling tidak untuk umat beragama di negeri ini mampu hidup berdampingan pada umumnya secara damai".

Dalam kutipan diatas, jelas bagi Abdurrohman Wahid tradisi kerukunan hidup beragama di negeri ini cukup mantap ditandai dengan adanya Interaksi sosial yang harmonis antar pemeluk agama. Tetapi lebih lanjut ia menilai, meskipun watak normatif Islam jelas-jelas kosmopolitan didukung oleh sejumlah pengalaman sejarah, tetapi hal itu tidaklah berjalan mulus begitu saja. Bahkan belakangan ini ia merasa di kalangan kaum muslimin Indonesia ada suatu kejanggalan yakni apa yang disebutnya sebagai proses "Pendangkalan Agama".

Menurut Abdurrohman Wahid pendangkalan itu muncul akibat pengaruh penditik Islam di timur tengah, dimana mudah dijadikan Ideologi atau komoditas politik, baik oleh yang menindas maupun yang tertindas faktor lain yang menyebabkan terjadinya pendangkalan adalah proses pendidikan dan dakwa Islam yang cenderung bersifat memusuhi, mencurigai, dan tidak mau mengerti agama lain. Itu tidak hanya dilakukan oleh mubaligh-mubaligh di mimbar, tetapi juga guru-guru di sekolah. Sebabnya ialah:

Pertama, mereka sedang mengalami masa transisi dari kehidupan tradisional kehidupan modern, yang kemudian berdampak pada hilangnya akar-

akar psikologis dan kultural. Misalnya, melihat banyak anak-anak bahkan juga id sampai orang-orang dewasa walaupun sudan hidup di kota-kota besar tapi mentalnya masih mental kampong, mereka masih belum menerima modernisasi secara total dan masih selalu masih ada rasa khawatir teralihkan dari agama. 84

Kedua, Islam telah dijadikan ajang kepentingan dan bendera politik yang dipakai untuk menghadapi orang lain. <sup>85</sup>Ini satu contoh lagi dari proses pendangkalan agama: Bahwa kepentingan Islam diletakkan dalam kepentingan eksekutif, dan menjadi kepentingan yang paling utama. Maka yang terjadi adalah eksklusifisme dikalangan kaum muslimim. Menurut Gus Dur, inilah yang mengakibatkan munculnya perutiwa-peristiwa kerusuhan yang berkedok agama seperti di Situbondo ataupun Tasikmalaya beberapa tahun yang lalu.

Politisasi agama itu seringkali bertolak dari persepsi teologis yang juga tidak selalu benar. Kaum muslim tidak mampu membaca dimana kepentingan digilib.uinsa.ac.id d

<sup>83</sup> Ahmad Amir Aziz, Neo-modernisme Islam di Indonesia,56-58.

Abdurrohman Wahid, Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama, dalam Passing
 Over: Melintasi Batas Agama (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 2001), 52.
 Bid., 52.

<sup>86</sup> Abdurrohaman Wahid, Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama, dalam Passing Over: Melintasi Batas Agama............58.

Kerasgiterhadap orang kafun dan santun kepada sesamanya" (Q.S.:48;29). uin Oleh id sebagian umat Islam ayat itu dimakanai sebagai keharusan bersikap keras terhadap non muslim.

Bahkan Abdurrohman Wahid sendiri dikritik oleh sebagian orang, karena dianggap telah dekat dengan kalangan non muslim ketimbang dengan kalangan muslim. Dengan mengutip ayat A1-qur'an, kritik itu tampak sangat serius yang dimaksud dengan "Keras terhadap orang kafir" dalam ayat itu bukan oarng-orang non muslim, melainkan kaum kafir yang memerangi agama Islam (dalam konteks ayat itu, kaum kafir mekkah). Sudah tentu ada perbedaan antara orang non muslim dengan kafir yang demikian katakanlan kafir kategoris.

Kemudian mengenai "Ruhama'u Baynahum" (Santun terhadap sesamanya) yang dipersoalkan, Nabi Muhammad SAW pernah menyatakan "Law Saragat Fathimah Binti Rosulillah Laqathatu Yadaha", apakah sikap rosul yang dipilib uinsa ac id digilib uinsa ac id dig

<sup>87</sup> Ibid., 52.

tindakan anti toleransi yaitu, ayatnya yang bebunyi: Seasungguhnya orang-orang yahudi dan nasrani tidak akan rela kepadamu sampai kamu ikut agama mereka. Kata "Tidak Rela" disini dianggap melawan atau memusuhi lalu dikaitkan dengan perbuatan gereja, penginjilan atau penyebar injil, dan sebagainya. Dua hal yang berbeda sama sekali diletakkan dalam satu hubungan yang tidak jelas. Pada hal kalau masalahnya didudukan secara propo-sional, maka tidak akan keliru memahami arti "Tidak Rela" disitu.

Tidak rela itu diartikan tidak bisa menerima konsep-konsep dasar. Bahwa Kristen dan yahudi tidak bisa menerima konsep dasar islam, itu sudah tentu. Sebab kalau mereka rela menorima, itu artinya bukan Kristen dan yahudi lagi. Maksudnya, Jawaban kembalikan terhadap ayat tadi juga dan dibuat sama: "Walan Nardlo", artinya kita rela tehadap yahudi dan nasrani, misalnya konsepdigilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id konsep ketuhanannya sebab memang sudaha berbeda. Tapi itu tidak berarti ada pemusuhan<sup>88</sup>

Pemikiran Abdurrohman Wahid diatas pada intinya berusaha menghilangkan sikap kebencian kepada agama-agama lain, sebab kebencian hanya membawa permusuhan. Padahal misi agama adalah perdamaian, sesuatu yang bertolak belakang dengan permusuhan. Sikap benci dan memusuhi adalah

<sup>88</sup> Ibid., 53-54.

lawang paham apluralisme. Pluralisme meniscayakan adanya keterbuakaan uisikap id toleran, dan saling menghargai kepada manusia secara keseluruhan. 89

Untuk mencari pemecahan atas segala sikap destruktif, banyak tawaran teoritis maupun praktis dikemukakan oleh mereka yang peduli terhadap kerukunan antar agama. Antara lain, dan paling keras gemanya dalah upaya untuk menciptakan suasana dialog antar umat beragama. Sudah saatnya umat beragama meninggalkan era monolog untuk beranjak kepada era dialog.

Dengan dialog, umat beragama mempersiapkan diri untuk melakukan diskusi dengan umat agama lain yang berbeda pandangan dengan kenyatan hidup. Dialog tersebut dimaksudkan untuk saling mengenal dan saling menimba pengetahuan baru tentang agama mitra dialog. Dialog tersebut dengan sendirinyaakan memperkaya wawasan kedua pihak dalam rangka mencari persamaan-persamaan yang dapat dijadikan landasan hidup rukun dalam suatu masyarakat.

Dialog tidak dimaksudkan untuk membanding-bandingkan perbedaan atau mengukur benar tidaknya ajaran atau keyakinan yang dipeluk, tapi lebih banyak untuk memecahkan masalah yang dihadap itu. Paling tidak untuk penganut agama

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Abdurrohman Wahid, Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama, dalam Passing Ove: Melintasi Batas Agama,...,60.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Alwi Shihab, *Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama* (Bandung: Mizan, 2001), 40.

masing-masing akarengiidalama suatu dijalogirdientarad berbagaia umat,d sudahirjelas.id asumsinya yakin akan agamanya masing-masing.<sup>91</sup>

Dialog antar umat beragama tidak efektif dan konstruktif, apabila konteks sejarah, dan latar belakang pelaku dialog di kesampingkan. Dengan kata lain, tiada suatu dialog yang baku yang dapat di terapkna bagi setiap konteks (waktu dan tempat). Ini di sebabkan bahwa dialog hanya dilakukan antar penganut agama dan bukan antar agama.

Karena penganut agama, secara sadar atau tidak di bentuk oleh konteks sosial, budaya, dan latar belakang Intelektual, historis psikolgis dan lain sebagainya. Maka penekanan dan bentuk dialog juga berbeda dari suatu bangsa ke bangsa lain. Namun salah satu syarat keberhasilan suatu dialog adalah semangat saling menghargai dan menghormati dan bukan saling menaklukkan. Dalam bahasa Al-qur'an, yang pertama adalah khilaf (Ikhtilaf) (Q.S: 11:118), yakni perbedaan pendapat yang dilak ikan melalui jadal hasan (adu argumentasi yang baik), dan yang kedua adalah shiqaq, yakni perbedaan yang mengarah kepada permusuhan (Q.S: 4:35).

Dalam konteks Indonesia, dialog antar umat beragama baru akan membuahkan hasil optimal apabila dialog mampu untuk meninggalkan pandangan eksklusivisme saat mencari titik temu dengan mitra dialognya. Dengan meninggalkan pandangan eksklusivisme tersebut tidak berarti bahwa pelaku

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> AP Budiono, Membina Kerukuna Hidup Antar Umat Beragama (Yogyakarta: Ganicius, 1983), 74.

dialog di harapkan dapat memperkayakan diri dari doktrin mitra dialognya dalam memantapkan keimanannya. 92

Pada initinya gagasan pencarian titik temu ini mengarah pada dua segi; Pertama, Dialog Teologis-Spiritual. Dialog model ini baru memperoleh arti yang sesungguhnya apabila disertai oleh keberanian para pemeluknya untuk mempertanyakan, menggugat, dan mengoreksi diri sendiri sesudah memaknai jantung pengalaman keagamaan orang lain. Jika ini dapat dilakukan maka lahir pandangan keagamaan yang Inklusif, terbuka dan tidak mudah menyalahkan keyakinan keagamaan orang lain. Model ini sering di istilahkan dengan dialog Intra religius (*Intra Religius Dialogue*).

Kedua, Dialog sosial-kemanusiaan. Artinya antara pemeluk agama membicarakan masalah agama dan hubungannya dengan problem kemanusiaan yang terjadi, yang kemudian berusaha secara bersama-bersama mencari alternatif digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id pemecahannya. Dalam dialog ini agama-agama dimintai responnya terhadap problem sosial kontemporer, yang tidak lain hal ini menuntut peran kritis agama. Dalam hubungan ini tidak jarang terjadi kesamaan persepsi dan visi masingmasing agama.

Kedua model tersebut selalu di kembangkan oleh kalangan neomodernisme dalam rangka mengukuhkan konsep pluralisme agama di Indonesia. Bagi Abdurrohman Wahid ada dua hal yang penting yang harus di perhatikan berkenaan dengan sikap dialogis yang di tujukan pada dua cabang dalam

<sup>92</sup> Alwi Shihab, Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama,.....18.

kehidupan agama: Pertama Abdurrohman berpendapat bahwa perbedaan agama-acid agama cenderung merupakan perbedaan yang berada dalam tataran kemanusiaan. Dia mengatakan bahwa sesungguhnya yang menjadi hakim untuk mengatakan seseorang masuk surga atau neraka adalah Tuhan sendiri.

Kedua, Abdurrohman juga melangkah pada segi-segi yang lebih praktis. Bagi beliau, praktis agama me ijadi sesuatu yang sangat esensial di dalam antar agama yang di cari oleh toleransi dan langkah-langkah yang sangat konkrit. Sebagai bukti, beliau dengan kelompok Kristen, Hindu, Budha, maupun kelompok Islam lainnya. Meski kemudian banyak berhubungan dengan kelompok-kelompok "Sekular" yang tidak perlu terlalu banyak mempersoalkan doktrin-doktrin atau dogma-dogama dalam perkembangan ini. 93

Selain dialog, demokrasi juga merupakan salah satu alternatif yang di gunakan untuk mencari solusi atas perpecahan antar umat. Yang mana dalam hal digilib.uinsa.ac.id digili pilar peradaban, tidak ada satu kelompok atau bangsapun yang menolaknya sejauh demokrasi diartikan sebagai usaha mewujudkan kedaulatan rakyat secara penuh. Termasuk di Indonesia, gagasan demokrasi dan demokratisasi terus menggulir seiring dinamika politik.94

Menurut Gus Dur, nilai demokrasi itu ada yang bersifat pokok dan ada yang bersifat derivasi atau lanjutan dari pokok itu. Ada tiga hal nilai pokok

<sup>93</sup> TH. Sumartana, Penebar Pluralisme, dalam Beyond The Symbols (Bandung: PT Remaja Rosdakarya,2000), 106-107.

94 Ahmad Amir Aziz, Neo-modernisme Islam di Indonesia, 63.

demokrasi i Kebebasan keadilan dan musyawarah. Yang di maksud kebebasan disini adalah kebebasan individu di hadapan kekuasaan Negara, atau hak-hak individu warga Negara dan hak kolektif dari masyarakat. Yang kedua: Keadilan, merupakan landasan demokrasi, dalam arti terbukanya peluang kepada semua orang dan berat juga ekonomi atau kemandirian dari orang yang bersangkutan untuk mengatur hidupnya sesuai dengan apa yang dia yakini. Yang ketiga: Syura (Musyawarah), artinya bentuk atau mengatur cara memelihara kebebasan dan memperjuangkan keadilan itu lewat jalur permusyawaratan.

Karena nilai-nilai pokok dalam demokrasi sedemikian itulah maka sesungguhnya bagi Abdurrohman Wahid paham demokrasi memiliki kesamaan yang kuat dengan misi agama. Sebab agama pada dasarnya adalah juga untuk menunjukkan keadilan bagi kesejahteraan rakyat. Karena itu, ia dengan tegas menolak bila demokrasi di perlawankan dengan agama.

digilib uinsa ac id digili

<sup>95</sup> Ibid 66

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Muhammad As Hikam, Sang Pelawan Arus, dalam Beyond The Symbols (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000), 135.

Demokrasi menjadi suatu keharusan yang harus di penuhi bukan saja digilib. Uinsa ac. id digilib. Uinsa ac. id

Minat Abdurrohman Wahid yang sargat tinggi terhadap demokrasi di dorong oleh cita-cita untuk rienegakkan pluralisme itu. Dalam dunia modern, demokrasilah yang dapat mempersatukan beragam arah kecenderungan kekuatan bangsa. Demokrasi dapat mengubah ketercerai-beraian arah. Masing-masing kelompok menjadi berputar bersama-sama menuju arah kedewasaan, kemajuan integritas bangsa. Demokrasi menjadi sedemikian penting dalam sebuah Negara yang pluralistik karena ternyata peri kenidupan kebangsaan yang utuh hanya bisa tercapai dan tumbuh dalam suasana demokratis.

Bagi Gus Dur, tegaknya pluralisme masyarakat bukan hanya terletak pada suatu pola hidup berdampingan secara damai karena hal demikian masih sangat rendah terhadap munculnya kesalahpahaman antara kelompok masyarakat yang pada saat tertentu bisa menimbulkan disentegrasi. Lebih dari itu, penghargaan terhadap pluralisme berarti adanya kesadaran untuk saling mengenal dan berdialog secara tulus sehingga kelompok yang satu dengan yang lain memberi

dan menerima (take and give). Karena salah satu substansi demokrasi adalah digilik dina digilik digili

Dari paparan diatas jelas terlihat bahwa pemikiran politik Abdurrohman Wahid khususnya tentang demokrasi merupakan telaah yang panjang atas khazanah pemikiran tradisional selingga terbentuk pola pemikiran yang inklusif dan sekaligus liberal. Aspek yang menjadi daya tarik disini bahwa salah satu titik masuk terhadap penerimaan demokrasi dengan digunakannya teori "tujuan-tujuan syari'ah" (Maqosid asy-syari'ah) sebagai basis diskursus demokrasi itu sendiri.

Dalam hal ini corak pemikiran Abdurrohman itu juga mirip dengan pemikiran M. Abduh yang menganggap bahwa kekuasaan politik merupakan urusan kehidupan manusia yang bersifat bebas dari keharusan legitimasi agama. Demokrasi sebagai diskursus kekuasaan juga bebas dari keharusan legitimasi agama atasnya, karena demokrasi menyangkut urusan masyarakat atau warga Negara untuk menentukan nasibnya sendiri.

Jadi, menurut Abdurrohamn Wahid dalam menyikapi adanya banyak agama pluralisme agama yang mana beliau lebih menghendaki pentingnya dialog dan demokrasi. Karena dengan adany dialog dan demokrasi adalah mempunyai salah satu alternative untuk mencari pemecahan diatas dari sekala sikap destruktif. Dan mengenai pentingnya dialog ini dimaksudkan untuk saling mengenal dan menimba pengetahuan baru tentang agama yang berbeda-beda. Selain dialog juga

Umaruddin Masdar, Membaca Pikiran Gus Dur dan Amin Rais tentang Demokrasi ,144-145.
 Ibid., 148-150.

dibutuhkan semua oarng dalam rangka mencari persamaan-persamaan yang dapat dijadikan landasan hidup rukun dalam suatu masyarakat dan selai dialog, demokrasi juga merupakan salah satu alternatif yang digunakan untuk mencari solusi atas pemecahan antar umat beragama itu sendiri.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

## ANALISIS PERBANDINGAN PEMIKIRAN NURCHOLISH MADJID DAN ABDURRAHMAN WAHID TENTANG PLURALISME AGAMA

## A. PLURALISME AGAMA MENURUT NURCHOLISH MADJID

Secara substansial Nurcholish Madjid dalam memahami fenomena pluralisme agama yang mana beliau menelorkan idenya dalam "Theologi Inklusif", bahwasannya seluruh kebenaran ajaran agama yang lain juga ada dalam agama kita. Sehingga pada dasarnya seluruh agama adalah sama, walaupun memiliki jalan yang berbeda-beda untuk tujuan yang sama dan satu. Selain itu tidak ada kebenaran mutlak dan tak ada pengakuan terhadap kebenaran agama lain. Pengakuan ini, tidak berarti menafikan terhadap kebenaran pemahaman darinya sendiri sebagai agama yang dipeluk. Dengan demikian konteks plural dan pluralitas merupakan kegiatan sosial, pluralitas juga menunjukkan bahwa kebaikan tidak hanya satu, begitupula jalan menuju Tuhan yang tidak hanya satu tetapi beraneka ragam (Banyak).

Selain itu, dalam perspektif "Teologi Inklusif" ini kemajemukan adalah merupakan kehendak dari Tuhan yang tidak mungkin ditolak atau mustahil untuk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur......6-8.

dihindari. Dan hal tersebut sudah merupakan suatu keniscayaan sekalipun agama di tu berbeda, akan tetapi pada intinya sama dan satu, hanya saja manifesto sosio kulturalnya secara historis berbeda-beda.

Secara Teologis, pluralisme dipahami sebagai sumber daya dalam rangka mewujudkan tujuan utama dari al-Qur'an. Yakni membangun masyarakat adil, terbuka dan demokrasi karena dengan kondisi sosial budaya yang majemuk, sehingga dalam hal ini selalu diperlukan adanya titik temu dalam nilai kesamaan dari semua kelompok yang berbeda-beda dan tinggal bagaimana kaum muslim atau non muslim dalam mengadaptasikan dirinya dengan dunia modern sekarang ini yang realitas kehidupannya untuk merespon dan menyikapi adanya pluralisme agama itu sendiri.<sup>4</sup>

Dalam konteks inilah, Teologi Inklusifnya Nurcholish Madjid, pada dasarnya adalah penekanan untuk memahami pesan Tuhan, yakni kesadaran bahwa Tuhan maha hadir dalam keseharian kita. Pesan ini bersifat universal dan merupakan kesatuan esensial bagi semua agama samawi, yang mewarisi Abrahamic Religion, yakni Yahudi (Nabi Musa), Kristen (Nabi Isa), Islam (Nabi Muhammad), lewat firmannya, Tuhan menekankan agar kita berpegang teguh kepada agama itu, karena pada hakikatnya dasar agama-agama itu adalah sebagai Pesan Tuhan yang mana adalah satu dan sama.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., xi.

<sup>3</sup> Ibid., 6-8

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Junaidi Idrus, Rekontruksi Pemikiran Nurcholish Madjid......, 135-136.

dig Selainsa. itud dīgologi sa Inklusifnya uin Nurcholish b. Madjid id menjelaskanc. id bahwasannya, tidak ada agama tanpa sikap pasrah, karena agama tanpaadanya sikap pasrah tidaklah sejati, seperti ditegaskan dalam al-Qur'an:

"Barang siapa menuntut agama sela n al-Islam (sikap pasrah), maka darinya tidak akan diterima, dan diakh rat kelak ia akan termasuk mereka yang merugi". (Q.S. 3:58)

Dan sikap pasrah di atas, merupakan bukti dasar dari Teologi Inklusif cak Nur, dan sekaligus menjadi titik temu dari semua agama (ajaran) yang benar, sebagaimana upaya untuk menuju Tuhan Yang Maha Esa.

Secara esensial, Teologi Inklusif cak Nur, terdapat substansi yang sama dalam agama-agama, meskipun terbungkus dalam wadah yang berbeda-beda. Maka apabila dirumuskan secara filosofis, bahwa substansi agama itu hanya satu, akan tetapi bentuknya yang beranekaragam.<sup>5</sup>

Sedangkan secara ilustratif misalnya, bisa diberikan perumpamaan diginbumsa.ac.id diginbums

Diakui atau tidak, Nur Cholish Madjid secara elaboratif, memiliki argumentasi epistemologis teologi inklusif menyingkap aneka ragam bentuk agama diibaratkan sebagai jalan menuju satu titik pertemuan, yaitu Tuhan (God).<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., xvi-xviii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nurcholish Madjid, "Kata Pengantar" dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus, AF (ed), Passing Over, Melintasi Batas Agama....., xxxix.

dalam memandang adanya banyak agama, yang mana beliau sefaham tentang adanya banyak agama, kenapa demikian?, karena menurut beliau agama-agama besar yang ada di Indonesia ini, baik agama Hindu, Budha, Islam, Kristen Protestan, Kristen Katolik adalah merupakan sebuah gejala kemanusiaan, artinya hanya manusialah yang mampu menyatakan peranan praktis keberagamannya masing-masing. Selain itu Nurcholish Madjid dalam menyikapi adanya pluralisme agama itu sendiri, lebih menghendaki adanya sikap terbuka, toleran, dan saling memahami antar umat beragama.

## B. PLURALISME AGAMA MENURUT ABDURRAHMAN WAHID

Menurut Abdurrahman Wahid, mengenai pluralisme agama, ada satu hal yang sangat menonjol yang harus diperhatikan akhir-akhir ini. Yaitu adanya digilib uinsa aciid pendangkalan agama, yang mana dalam hal ini akan mengakibatkan munculnya suatu pertentangan-pertentangan antar agama. Agar tidak terjadi politisasi agama, disatu pihak dan pendangkalan dipihak laim, maka cara untuk mengatasinya adalah (1) dengan cara mendalami pengetahuan agama kita kembali (2) menyadarkan warga bahwa hubungan antar agama itu seharusnya dijalin atas dasar saling pengertian, sehingga dalam hal ni jelaslah bahwasanya pemikiran Abdurrahman Wahid di atas pada intinya berusaha menghilangkan sikap kebencian kepada agama yang lain. Sebab dengan adanya kebencian hanya akan membawa pada permusuhan, padahal mis agama yang sebenarnya adalah

perdamaian dan jyang bertolak belakang dengan permusuhan sikap bencis dan d memusuhi merupakan lawna dari paham pluralisme. Pluralisme meniscayakan adanya keterbukaan, sikap toleransi, dan saling menghargai kepada manusia secara keseluruhan.7

Bagi Abdurrahman Wahid, untuk memahami fenomena pluralisme agama di atas maka secara sosiologis, beliau memiliki jalan tengah yaitu adanya dialog agama dan demokrasi. Dialog merupakan salah satu alternatif untuk mencari pemecahan di atas dari segala sikap destruktif. Mengenai pentingnya dialog ini, dimaksudkan untuk saling mengenal dan saling menimba pengetahuan baru tentang agama yang berbeda-beda. Selain itu dialog juga dibutuhkan semua orang dalam rangka mencari persamaan-persamaan yang dapat dijadikan landasan hidup rukun dalam suatu masyarakat.8

Dalam konteks Indonesia, dialog antar umat beragama baru akan digilib uinsa ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id membuahkan hasil yang optimal apabila para pelaku dialog mampu meninggalkan pandangan eksklusivisme saat mencari titik ternu dengan mitra dialognya. Dengan menanggalkan pandangan eksklusivisme tersebut tidak berarti bahwa pelaku dialog harus mengorbankan keyakinan akan kebenaran agamanya.

Dalam hal ini salah satu syarat untuk keberhasilan suatu dialog adalah adanya semangat saling menghormati dan bukan saling menaklukkan. Jadi dialog tidak dimaksudkan untuk membandingkan perbedaan atau mengukur benar

tidaknya sajaran digatau dinkeyakinan dipanga dipeluk dibtapisa lebih dibanyaksa untuk memecahkan masalah yang dihadapi oleh masing-masing agama. Dengan adanya dialog umat beragam dapat mempersiapkan diri untuk melakukan diskusi dengan umat agama lain, dengan berbeda pandangan dari kenyataan hidup. Paling tidak dengan dialog bisa mengurangi sentimen antar umat beragama, dengan sendirinya dialog tersebut akan memperkaya wawasan kedua pihak dalam rangka mencari persamaan-persamaan yang dapat dijadikan landasan hidup rukun dalam suatu masyarakat yang beraneka ragam.

Dari fenomena yang terjadi sekarang terdapat diantara umat yang seringkali mengklaim dirinya benar dan menuduh lawannya yang salah. Dalam hal ini Abdurrahman Wahid menegaskan bahwa hanya Tuhan sajalah yang menjadi hakim untuk mengatakan seseorang itu masuk surga atau neraka.

Selain dialog, demokrasi juga merupakan salah satu alternatif yang digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

AP. Budiono, Membina Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama.............., 74.
 TH. Sumartana, Penebar Pluralisme, dalam Beyond The Symbols................, 106-107.

mengatur kehidupannya sesuai dengan apa yang dia ingini. Yang ketiga syura (musyawarah) artinya bentuk atau cara memelihara kebebasan dan memperjuangkan keadilan itu lewat jalur permusyawaratan.

Karena nilai-nilai pokok demokrasi sedemikian itulah, maka oleh Abdurrahman Wahid, paham demokrasi memiliki kesamaan yang kuat dengan misi agama. Sebab agama pada dasarnya adalah juga untuk menegakkan keadilan bagi kesejahteraan rakyat.<sup>11</sup>

Oleh sebab itu Abdurrahman Wahid membangun demokrasi dengan berpijak pada prinsip non-kekerasan. Ia lebih percaya pada perjuangan sistematik, kulturaldan non-kontinu. Dengan nilai-nilai tersebut paham demokrasi mempunyai kesamaan yang erat dengan misi agama (Islam) karena agama pada dasarnya untuk menegakkan keadilan, sebab itulah Abdurrahman Wahid menolak dengan tegas kalau demokrasi berlawanan dengan agama.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Disinilah letak kekhasan dan keunikan pemikiran Abdurrahman Wahid yang dalam mengemukakan pendapatnya dengan menggunakan tema-tema dalam al-Qur'an sebagai landasan teorinya yang menafsirkan berdasarkan pendekatan normatif, sehingga mampu membuat suatu konsep baru dalam pemahaman teologi yang lebih mencerahkan dan diharapkan mampu menciptakan saling bertemunya ajaran dasar diantara agama yang berimplikasi pada terciptanya kerukunan diantara penganut agama.

<sup>11</sup> Ibid., 66.

digilib.uiKensep pluralisme agama Abdurahman dWahid adalah suatu pandangan yang dianggap universial, karena dalam pandangannya menyediakan ruang adanya kebenaran pada agama orang lain bukan pandangan teologi yang komunal, yang memahami kebenaran hanya padakomunitasnya. Tetapi menurut penulis pendapat ini tidak seluruhnya benar dan banyak kelemahannya. Jika ide ini dikembangkan di negara yang mayoritas muslim, maka sangat menguntungkan bagi proses kristenisasi.

Pluralisme agama selain mempunyai kelebihan, juga mempunyai kelemahan yang mendasar, pertama: kaum pluralisme mengklaim bahwa pluralisme menjunjung tinggi dan mengajarkan toleransi, tapi justru mereka sendiri tidak toleran karena menafikan kebenaran eksklusif sebuah agama, mereka menafikan klaim "paling benar sendiri" dalam suatu agama, tapi justru faktanya kaum pluralislah yang mengklaim dirinya paling benar dalam membuat dan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id memahami statemen keagamaan.

Kedua: adanya "pemaksaaan" nilai-nilai dan budaya Barat (westernisasi) terhadap dunia bagian timur, dengan berbagai bentuk dan cara, dari embargo ekonomi sampai penggunaan senjata dan pengerahan militer secara besar-besaran seperti yang tengah menimpa Irak saat ini. Jadi sebenarnya mereka tidak toleran.

Inti dari pemikiran Abdurrahman Wahid yaitu berusaha menghilangkan sikap kebencian kepada agama lain, sebab kebencian hanya membawa kepada permusuhan, pada hal misi agama adalah perdamaian, sesuatu yang bertolak belakang dengan permusuhan. Sikap benci dan memusuhi merupakan lawan dari

pahami pluralisme Pluralisme menjiscayakan adanya keterbukaang isikap teleran, dan saling menghargai kepada manusia secara keseluruhan. 12

Dalam satu sisi mungkin orang melihat Abdurrahman Wahid itu salut dengan pemikiran idealismenya. Tetapi orang juga bisa menyayangkan manakala melihat sisi yang lain yaitu realisasi dalam kehidupannya. Orang tidak akan melihat dari idealitas saja, tetapi juga melihat realitasnya.

Namun dalam hal ini penulis menyimpulkan bahwasanya Abdurrohman Wahid memandang adanya faham banyak agama yang mana beliau tidak jauh beda dengan Nurcholish Madjid, Selain itu, Abdurrohman dalam memandang banyak agama, beliau selalu berusaha menghilangkan sikap kebencian terhadap agama-agama yang lain, sebab dengan adnya kebencian hanya akan membawa pada permusuhan, lebih-lebih akan menimbulkan konflik antar umat beragama. Padahal misi dari agama itu sendiri adalah perdamaian. Selain itu, menurut Penulis digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id bahwasanya Abdurrohman Wahid dalam menyikapi adanya faham banyak agama (pluralisme agama) diatas yaitu dengan mementingkan adanya dialog dan demokrasi.

## C. ANALISA KOMPARATIF

Dari kedua tokoh tersebut di atas, maka dapat penulis ketahui titik persamaan dan titik perbedaannya Yang mana dalam hal ini dilihat dari titik

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Abdurrohman Wahid, Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama, dalam Passing Over: Melintasi bBatas Agama....., 60.

persamannya: adalah ibah wasannya: seluruh agamai itubadalah samaidan satu, yang tujuanya tidak lain adalah untuk mencari kedamaian dan keselamatan, sehingga dalam hal ini akan muncullah etika moral dan spiritual terhadap umat beragama.

Dari titik perbedaannya, bahwasannya Nurcholish Madjid dalam menghadapi atau memahami fenomena pluralisme agama, beliau lebih cenderung ke Teologi Inklusifnya, yang mana dalam hal ini Teologi Inklusif yaitu merupakan pesan besar agama yang berupa Tauhid dan al-Islam, sehingga hal tersebut merupakan esensial dari agama itu sendiri. Dari kelanjutannya, hal tersebut dari Teologi Inklusif itu adalah pluralisme agama, maksudnya dalam hal ini dengan adanya Teologi Inklusif itu tidak lain adalah untuk mencari tidak konvergensi agama-agama yang pada urutannya adalah mengakui adanya keselamatan pada agama-agama lain.

Sedangkan Abdurrahman Wahid dalam menghadapi atau memahami digilib uinsa accid digilib

## BAB V

#### PENUTUP

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

# A. Kesimpulan

Dari pemaparan di atas, maka dapat diambil sebuah kesimpulan dari pemikiran Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid tentang pluralisme agama diantaranya ialah sebagai berikut:

- 1. Pluralisme agama merupakan Kehendak Tuhan (*Sunnahtullah*). Pluralisme agama dalam teori Nurcholish Madjid adalah untuk memperkukuh sebagai kelanjutan dari pada operasionalisasi ke tingkat praktis dari Teologi Inklusif. Oleh sebab itu menurut Nurcholis Madjid dalam menghadapi pluralisme agama, wacana yang di kedepankan yaitu adanya konvergensi agama-agama, yaitu suatu usaha untuk mencari titik temu agama-agama. Sikap pasrah dan ikhlas menerima pluralisme agama yang memiliki pesan dasar yang sama, digikiranya amembukan kesadarang keberagaman gyang dapang digoleran, egaliter, terbuka yang kesemuanya itu merupakan bingkai dari pemikiran Inklusifisme Agama.
- 2. Menurut Abdurrahman Wahid tentang Pluralisme Agama, yang mana antara lain dapat dilihat dalam pemikirannya tentang pentingnya dialog dan demokrasi antar umat beragama. Menurutnya dialog dan demokrasi itu mempunyai hubungan saling berkaitan, karena nilai keduanya sepenuhnya objektif dan tidak ada satupun yang berlainan dengan agama. Selain itu,

menurut beliau keharusan dialog dan cemokrasi akan dapat memberikan.

kemampuan untuk berkomunikasi dengar semua bangsa tanpa adanya jarak, digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id semua untuk membangun bangsa yang sudah terlanjur plural dan terbentuk sebagai nation-state.

Dalam hal ini salah satu produk pemikiran yang mencerminkan kepribadiannya adalah tentang pancasila sebagai asas Indonesia, dan hal tersebut sudah terbukti bahwa negara pukanlah berdasarkan konsep satu golongan atau satu agama saja, melainkan semua golongan.

- 3. Persamaan-persamaan Nurcholish Madjid Dan Abdurrahman Wahid yang paling menonjol adalah, dimana bahwasanya seluruh agama itu adalah sama dan satu, yang tujuannya adalah tidak lain untk mencari kedamaian dan keselamatan, sehingga dalam hal ini akan memunculkan etika moral dan spiruitual antar umat beragama.
  - Adapun perbedaan-perbedaan antara keduanya adalah dalam menghadapi atau digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.

dialog dan demokrasi antar umat beragama akan menambah wawasan serta pengetahuan digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id bagi kedua belah pihak, selain itu, dialog dan demokrasi antar umat beragama juga mengandung nilai-nilai etik mora dan spiritual bagi perkembangan dialog antar umat beragama itu sendiri.

### B. Saran-saran

Setelah peneliti menelaah dan memahami isi dari permasalahan pluralisme agama yang di bangun oleh Nurcholish Madjid dan Abdurrahman Wahid, tidaklah berlebihan jika penelisi dapat menyarankan atau mengingatkan pembaca, bahwa:

- 1. Hendaknya melihat dari kedua tokoh yang terkemuka dari sisi positifnya bukan cari sisi negatifnya. Pluralisme Agama dan keberagaman merupakan bagian dari hukum sejarah sunnahtullah. Sebagai masyarakat Indonesia yang heterogen yaitu masyarakat yang berbeda-beda baik segi etnis, ras dan agama, maka hubungan agama dan demokrasi itu sangat penting, begitu juga adanya digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id sikap inklusifisme (Mengakui Kebenaran Kelompok lain, lebih terbuka). Dengan adanya hal-hal tersebut diatas maka keberagaman agama kita akan bisa hidup bersanding, berdampingan dergan tentram sesuai dengan frase Alqur'an "Rohmatal Lil 'Alamin".
- 2. Sejak semula manusia di desain dan diciptakan sebagai makhluk yang dialogis. Teori pluralisme mengatakan bahwa agama adalah jalan bukan tujuan. Sedangkan Iman adalah merupakan pengalaman kemanusiaan (bahwa yang menghayati dan meyakini iman itu adalah manusia, dan bukan Tuhan),

sudah pasti tataran tertentu iman bisa di dialogkan oleh manusia, antar sesama manusia, dan dengan bahasa manusia sendiri. Dengan kata lain, iman itu digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id bersifat dialogis yang pertama antara Tuhan dan manusia, dan yang kedua antara sesama manusia, maka jika kita mengelak dari dialog ini sama halnya mengingkari sifat dasar kita sendiri, yaitu qialog.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

## DAFTAR PUSTAKA

- digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id
- Abdullah, Amin.1996. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: LKIS.
- Abdullah, Amin.2000. Dinamika Islam Kultural, Pemetaan Atas Wacana Keislaman Kontemporer, Bandung: Mizan.
- Aziz, Amir. 1999. Neo-modernisme Islam di Indonesia, Jakarta: Rineka Cipta.
- Ashari, Hasan. 2003. Lintas Iman, Dialog Spiritual, Yogyakarta: LKIS.
- Ali, Fachry dan Efendi, Bakhtiar. 1986. Merambah Jalan Baru Islam, Rekontruksi Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru, Bandung: Mizan.
- Alzastow.1999. Gus Dur Siapa sih Sampeyan?, Jakarta: Erlangga.
- Al-Brebesy, Murod, Ma'mun. 1999. Menyingkap Pemikiran Politik Gus Dur dan Amin Rais tentang Negara, Jakarta: Raja Grafindo Persada.
- Baidhawi Zakiyuddin ig Ambiyalensii Agamans Nir-konflik. Kekerasan igil Yogyakarta: Lesfi.
- Bakhtiar, Amsal. 1999. Filsafat Agama, Jakarta: Bulan Bintang.
- Barton, Greg. 2000. Memahami Abdurroman Wahid, dalam K.H. Abdurrohman Wahid, Prisma Pemika. n Gus Dur, Yogyakarta: LKIS.
- Barton, Greg. 1998. *Gagasan Islam Liberal di Indonesia*, *Pemikiran Neo-modernisme*Nurcholish Madjid dkk, Jakarta: Paramadina dan Pustaka Antara.

- Bekker, Anton dan Ahmad. 1990. Metodologi Penelitian Filsafat, Jakarta: Knisius.
- Bisri, Mustofa Aacdan Rahman Nuriyah Sinta 2000 Beyond The Symbols Jejak

  Antropologis Pemikiran dan Gerakan Gus Dur, Bandung: PT Remaja

  Rosdakarya.
- Budiono, AP. 1983. Membina Kerukunan Hidup Antar Umat Beragama, Bandung:
  Mizan.
- Djamaluddin, Dedy. dan Ibrahim, Subady. 1999. Zaman Baru Islam, Bandung: Zaman Wacana Muka.
- Departemen Agama RI, *Al-Qur'an dan Terjemahannya*, Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemah Al-Qur'an.
- Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 1989. *Kamus Besar Indonesia*, Jakarta : Balai Pustaka.
- Esposito, John. I, Voll, o. John. 2002. Tokoh Kunci Gerakan Islam Kontemporer,

Penerjemah Sugeng Harianto dkk, Jakarta: Raja Grafindo Persada. digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Farridi.2002. Agama Jalan Kedamaian, Jakarta: Ghalia Indonesia.

- Fatah, H. Abdul, 2003. Manajemen Konflik Utama Beragama, Jakarta: DEPAG.
- Ghofur, Abdul. 2002. Demokratisasi dan Prospek Hukum Islam di Indonesia, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
- Gulpaigani, Robbani, Ali. 2004. Menggugat Pluralisme Agama, Jakarta : Al Huda.
- Idrus, Junaidi. 2004. Rekontruksi Pemikiran Nurcholish Madjid, Jakarta: Logung Pustaka.
- Irwandar. 2003. Dekontruksi Pemikiran Islam, Yogyakarta: Ar-ruzz Media Press.

- Hikam, As. Muhammad. 2000. Sang *Pelawan Arus dalam Beyond The Symbols*,

  Bandung Remaia Rosdakarya.

  digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id
- Hidayat, Komaruddin.1998. Agama Kemanusiaan, dalam Atas Nama Agama,
  Bandung: Pustaka Hidayah.
- Husain, Adian. Dan Hidayat, Nuim. 2002. Islam Liberal, Jakarta: Gema Insani.
- Hassan, Kamal, M. 1987. Modernisasi Indonesia, Respon Cendikiawan Muslim, Jakarta: LSI.
- Hidayat, Komaruddin. 1999. *Pssing Over, Melintas Batas Agama*, Jakarta:Gramedia Pustaka Utama.
- Junaidi, Dede. 2000. Beyond The Symbols, Jejak Antropologis Pemikirandan Gerakan Gus Dur, Bandung: INCROS dan Remaja Rosdakarya.
- Jauhari, Tantowi. A., Ida, Laode. 1999. Gus Dur diantara Keberhasilan dan Kenestapaan, Jakarta: Raja Grafindo Persada.
- Kelsey, John, Twiss. B. Sumner. 1997. *Agam dan Ham, Tarjem. A. Suady dan Elga* digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id *Sarapung*, Yogyakarta: Dian Interfidie.
- Kahmad, Dadang. 2002. Sosiologi Agama, Bandung: PT Remaja Rosda Karya.
- Kal-Nah. 1994. Ensiklopedi Islam, Jakarta: PT Ikhtiar Houve.
- Munawar, Budhy.2001. *Islam Pluralis, Wacana Kesetaraan Kaum Ber Iman*, Jakarta: Paramadina.
- Marwah, Basri, Hassan dan Verdiansyah, Very. 2004. *Islam dan Barat Membangun Teologi Dialog*, Jkarta: LSIP.

- Madjid, Nurcholish. 1995. Islam Agama Kemanusiaan, Membangun Tradisi Baru digilah Visi Baru Umat Islam Indonesia. Jakarta: Paramadina digilah umsa ac.id digilah umsa ac.id digilah umsa ac.id digilah umsa ac.id
- Madjid, Nurcholish. 2000. Islam Doktrin dan Peradaban: Sebuah Telaah Kritis

  Tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemodernan, Jakarta:

  Paramadina.
- Madjid, Nurcholish. 1998. *Kata Pengantar dan Ahmad Gaus, AF(ed), Passing Over, Melintasi Batas Agama*: Jakarta: Gramedia Putaka Utama dan Paramadina.
- Masdar, Umaruddin. 1999. Membaca Pemikiran Gus Dur dan Amin Rais tentang Demokrasi, Jakarta: Pustaka Pelajar.
- Nadroh, Siti. 1998. Wacana Keagamaan dan Politik Nurcholish Madjid, Jakarta: PT Raja Grasindo Persada.
- Nashir, Haidar. 1997. Agma dan Krisis Kemanusiaan Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id Partanto, A. Pius. 1994. *Kamus Ilmiah Populer*, Suarbaya: Arkola.

Permono, Hadi, Syaichul. 2004. Akademi Jurnal Keislaman, 4 (4): 45.

Pradoyo. 1993. Sekularisasi dalam Polemik, Jakarta: Grafiti.

Rahmat, Jalaluddin. 2001. Tarekat Nurcholisi, Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Rasjidi, M. 1994. Filsafat Agame, Jakarta: Bulan Bintang.

Rozikin, A. 1997. Membudaya'.an Toleransi dan Kerukunan, Jakarta: Dzikrul Hakim

Saefuddin, Didin. 2003. *Pemikiran Modern dan Postmodern Islam*, Jakarta: Grasindo.

Shihab, Alwi. 2001. Islam Inklusif: Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama,

digilib.Bnadung: Mizan.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Sudarto. 1997. Metodologi Penelitian Filsafat, Jakrta: Raja Grafindo Persada.

Sudarto. 1999. Konflik Islam Kristen, Semarang: Pustaka Rizki Putro.

Sukidi. 2000. Teologi Inklusif Cak Nur, Jakarta: Kompas.

Sumartana, TH. 2000. Peneba Pluralisme dalam Beyond The Symbols, Bandung:

PT Remaja Rosdakarya.

Sobary, M. 1998. Diskursus Islam Sosial, Bandung: Zaman Wacana Mulia.

Sobary, Muhammad. 1996. Kebudayaan, Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.

Taher, Tarmizi dan Sudarman, Basofi, Muhammad. 1997. Ham dan Pluralisme Agama, Surabaya: CV Fatma.

Usman, Fatimah. 2002. Wahdat Al-Adyan, Dialog Pluralisme Agama, Yogyakarta: LKIS.

Wahid, Abdurrohman. 1999. *Tuhan Tidak Perlu Dibela*, Yogyakarta: LKIS digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id digilib.uinsa.ac.id

Wahid, Abdurrohman. 1999. Membangun Demokrasi, Bandung: Remaja Rosdakarya.

\_\_\_\_\_\_, 2001. Dialog Agama dan Masalah Pendangkalan Agama, dalam Pasing

Over: Melintasi Batas Agama, Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama.

Ztf, Boy, Pradana. 2005. Islam Dialektis, Malang: UMM Press.

Yewangoe, A.A. 2001. Agama dan Kerukunan, Jakarta: PT Bapak Gunung Mulia.